











7= 1.1.4

AIIS 8 1070

AIIS 8 1070

132

V3 R34

19--



## चीभाष्यम्।

प्रथमाध्यायस्य

प्रथमः पादः।

श्रीमते रामानुजाय नमः।

श्रविलभुवनजनस्थेमभङ्गादिलीले विनतिविधभृतवातरचैनदीचे। श्रुतिशिर्सा विदीप्ते ब्रह्मणि श्रीनिवासे भवतु मम परस्मिन् श्रेमुषी भित्तरूपा (क)॥ पाराश्यवचः सुधामुपनिषदुश्वाब्धिमधोषृतां संगाराग्निविदीपनव्यपगतप्राणालसञ्जीवनीम्।

(क) स्थेमा स्थितः पालनमित्यर्थः। खादिपदेन मेः चपिरग्रहः।
तथाहि, यते। वा इमानि भूतानीति ख्रुते।, जायन्त—इति स्थिरक्ता।
जीवन्तीति स्थितिः। खभिसंविशन्तीति लये। दश्चितः। यत् प्रयन्तीति
मोच्चः प्रतिपादित—इति भावः। श्रेमुघी प्रचा चानमित्यनर्थान्तरम्।
खतयन भितारूपापन्नमेन नेदनं तत्त्वते। भगनत्याप्तिसाधनम्। न तु नेवलं
चानमिति सिद्धान्तसूचनम्। भित्तिरिप निर्दतिश्रयप्रियानन्यप्रयोजन
सक्लेतरनै त्यापावह्चानिवश्रेष—इति नेदार्थसंग्रहः॥

पूर्वाचार्यसुरचितां बहुमितव्याघातदूरिस्थतामानीतां तु निजाचरै: सुमनसी भीमा: पिबन्बन्बहम्॥
भगवद्योधायन कतां विस्तीणां ब्रह्मसूत्रवृत्तिं पूर्वाचार्याः
सिचिचिपः, तनातानुसारेण स्त्राचराणि । व्याख्यायन्ते (क)।

(क) अय भाष्यापस्य स्वारम्याय संत्रीपेण प्रास्तार्धः, स्विधिकरणार्थः, स्वारम्य उपन्यस्यते। तत्र प्रथमे८ध्याये, सर्वे वेदान्तवाक्यजातं सार्वद्यस्यसङ्कल्पलादिगुणयुक्तं ब्रह्मेव जगलारणतया प्रतिपादयन्तीति स्थापितम्। तत्र च प्रथमे पाँदे, प्रधानपुष्ठवावेव जगलारणतया
विदान्ताः प्रतिपादयन्तीत्याण्ड्यः, सर्वद्यं सत्यसङ्कल्पं निरवद्यं समक्तकल्याणगुणाकरं ब्रह्मेव जगलारणतया प्रतिपादयन्तीत्युक्तम्। दितीयत्वतीयचतुर्थेषु पादेषु, कानिचित् वेदान्तवाक्यानि प्रधानादिप्रतिपादनपराणीति तन्मखेन सर्वात्तेपमाण्ड्यः तान्यपि ब्रह्मपराणीत्युक्तम्। तत्र
स्पर्यजीवादिनिङ्कानि वाक्यानि दितीये निरूपितानि। स्वस्पर्यनिङ्गकानि द्वतीये। चतुर्थे तु, प्रधानादिप्रतिपादनन्द्रायानसारीणीति विश्रेषः॥

दितीयेऽध्याये, प्रथमाध्याया त्तार्थस्य दुधिषेणात्वप्रतिपादनेन द्रिमा उच्यते। तत्र प्रथमे पादे, सांख्यादिस्मृतिविरीधात् न्यायविरीधाच प्रसक्तदीषः परिच्चतः। दितीये, सांख्यादिवेदबाह्यपद्यप्रतिच्चिप्सुखेन ष्यस्येव ष्यादरणीयता स्थिरीक्तता। त्यतीयचतुर्थयोः, वेदान्तवाक्याना-मन्योन्यप्रतिषेधादिदेषगन्धाभावख्यापनाय वियदादीनां ब्रह्मकार्यता-प्रकारो विशिध्यते। तत्र त्यतोये, चिद्चित्यपञ्चस्य ब्रह्मकार्यते सत्यिष, ष्यचिदंशस्य सक्त्पान्यथाभावेन कार्यतं, चिदंशस्य सक्त्पान्यथाभावा-

<sup>\*</sup> बौधायनेति ख-ग-चिक्नितपुस्तक्यीः पाठः।

<sup>†</sup> याखास्यनः-द्ति खः।

भावन ज्ञानसङ्की चिवना शरूपेण स्वभावान्य था भावन नायतमु दितम्। चतुर्धे तु, जीवीपनरणाना मिन्द्रियादीना मृत्यत्ति । खनेना ध्यायद्वयेन मृमु ज्ञुभिरुपास्यं निरक्तनि खिनदे विगन्धम् खनवधिका ति श्यासंख्येय-कल्याण गुणागणं नि खिनजगदे ककारणं ब्रह्मीत प्रतिपादितम्। उत्तरेण च खध्यायद्वयेन तदिवे नेन ब्रह्मीपासनप्रकारः, तत्पन्तभूतं मो ज्ञास्टिपञ्च चिन्त्यते॥

तच ढतीयाथायस्य प्रथमे पादे, ब्रह्मीपासिष्ठीत्पत्तये जीवस्य संसरता देश्वाः प्रकीर्तिताः । दितीये च, उपासनीत्पत्तये ब्रह्मणी निरक्तनिख्विन-देश्वताक्तस्याणगुणाकरतारूपोभयिविङ्गता प्रतिपाद्यते । ढतीये तु, ब्रह्मीपासनैकलनानात्वकथनपूर्वकम्, उपासनेषु उपसंद्वार्थानुपसंद्वार्यगुण-विश्वाः प्रपश्चिताः । चतुर्थे च, उपासनस्य वर्णात्रमधर्मेतिकर्तयताकल-मुक्तम् ॥

चतुर्थे थ्याये, ब्रह्मीपासनापालचिन्ता क्रियते। तत्र प्रथमे पादे, ब्रह्मीपासनापालकथनाय उपासनाखरूपनिरूपणपूर्वकं तदनुष्ठानप्रकारः, विद्यामाहात्माञ्च उचते। दितीये तु, ब्रह्मीपासिनां तत्पाप्तिग्रह्मात्मुम-प्रकारिक्षन्त्यते। हतीये च, चर्चरादिखरूपनिरूपणपूर्वकम्, चर्चिरादिनेव ब्रह्मपाप्तिरिति प्रितपाद्यते। चतुर्थे तु, मुक्तस्य ब्रह्मानुभवप्रकारं खिन्यत—इति॥

चय, चात्मा वा चरे द्रष्टयः श्रीतय—इति श्रुतिविह्नित्रवणाद्या-तमकं त्रह्ममीमांसाणाः विषयः। तत्र त्रह्मविषया मीमांसा किमारम-णीया, उत नेति संश्रयः। तत्र नारम्मणीयेति पूर्वपद्यः। कुतः, परि-निष्पत्रेर्थे श्रव्दस्य वेष्यनसामर्थाभावादिति। च्यमभिप्रायः, रुद्वयव-हारादन्यत्र व्यत्यसम्भवात्, व्यवहारस्य च कार्यवृद्धिपूर्वकत्वेन कार्ये रवार्थे श्रव्दश्रत्यवधारणात्, परिनिष्पत्रेर्थे त्रह्मणि न वेदान्ताः प्रमाण-मिति तदिचाररूपा त्रह्ममीमांसा नारम्मणीयेति। राद्वान्तस्तु, बालानां

## अयातो ब्रह्मजिज्ञासा॥१॥

त्रवायम् 'श्रथ' शब्द (क) श्रानन्तर्ये भवति । 'श्रतः' व्रत्तस्य हितुभावे । श्रधौतसाङ्ग श्रीरस्कवेदस्य श्रधिगताल्यास्थिर्फल-

मातापित्वप्रस्तिभिः चम्बातातमातु जम्मिप्रमुस्गादिषु चकु ख्यादिना निर्देश्य, तत्तदिभधायकान् म्रब्दान् प्रयुञ्जानैः क्रमेण बज्जमः पिचितानां तत्तक्क व्ययवणानन्तरं खात्मन्येन तत्तदर्थ बुद्धात्पत्तिद भेनात् म्रब्दार्थयोः सम्मन्यान्तराद भेनात् सङ्गेतियित्वपुरुषचानाच बे। धक्रभाव यन म्रब्दार्थयोः सम्मन्य— इति निश्चिन्वानानां परिनिष्यत्ने थ्यार्थे म्रब्दस्य बे। धक्रत्वावधारणं सम्भनतीति ब्रह्माण वेदान्तानां प्रामाण्यात् तद्यविचारकपा ब्रह्मामांसा च्यारम्भणीयेति। च्याधकरण्य, विषया विमयस्वेन पूर्वपचस्तयोत्तरम्। निर्णयस्वेति पञ्चाकं मास्वेश्यकरणं स्मृतम्॥ इत्युक्त च्याम् । विमयः संम्रयः॥

स्वार्यस्त, 'खय' ह्यानन्तरे, 'खत' हित रस्य हितुभावे, ब्रह्मणे। जिज्ञासा 'ब्रह्मजिज्ञासा' ज्ञातुमिच्हा जिज्ञासा। तथाच पूर्वरत्तात् अस्या-स्थिरपालनेवलकमाधिगमादनन्तरं, कमपालस्य सान्तत्वसातिभयत्वादि-निश्चयात् 'खत' एव हेताः खनन्तस्थिरपालब्रह्माधिगमः कर्तेथ—इति॥

(क) अत्र 'खय'ग्रब्दः न मङ्गलार्थकः, वेदान्तानां ब्रह्मखरूपगुणादिप्रतिपादनपरतया सर्वेषामिष वाक्यपदवर्णमात्राणां मङ्गलरूपत्वेन
मङ्गलान्तरिनरेपेचालात्। नाष्यधिकारपरः, ग्रब्दादिवत् ब्रह्मणोऽधिकार्येलाभावात्। नाष्यारम्भपरः, वेदान्तानामनादिलाभ्युपगमात्। खन्यथा,
चै।पचारिकालापच्या खप्राधान्यप्रसङ्गात्। चतः परिश्रेषादानन्तर्यमेव
यास्त्रम्। तच्च न हेतुभूतानन्तर्यम्। 'खतः' ग्रब्दोपादानादिति रहस्यम्॥

<sup>\*</sup> सिंगरक्ति ख॰।

विवलकर्मज्ञानतया सञ्जातमोन्नाभिलाषस्य त्रनल्पस्थिरफल-त्रह्माजिज्ञासा हि त्रनन्तरभाविनी। ब्रह्मणो जिज्ञासा 'ब्रह्म-जिज्ञासा'। ब्रह्मण—इति कर्मणि षष्ठी। कर्र्टकर्मणोः क्रतीति विश्रेषविधानात्॥ यद्यपि सम्बन्धसामान्यपरिग्रन्हेऽपि जिज्ञा-सायाः कर्मापेच्रतेन कर्मार्थत्वसिद्धिः, तथापि त्राचेपतः प्राप्तादाभिधानिकस्येव ग्राह्मत्वात् कर्मणि षष्ठी ग्रह्मते। न च, प्रतिपद्विधाना \* षष्ठी न समस्यत—इति कर्मणि षष्ठ्याः समासनिषधः श्रङ्कनीयः। क्रद्योगां षष्ठी समस्यत—इति प्रतिप्रसव‡सङ्गावात् (क)। 'ब्रह्म'श्रद्धेन स्वभावतो निरस्ननिखिल-

(क) वसी भेव—इति स्वयाखायां कमादिश्वारमः प्रातिपदिकार्ययतिहिताः खखामिसम्बन्धादः भेव—इति काण्यिकाछत्। खतः
खिल्वह भेववशीपरिग्रहेरिप ब्रह्मणे जिज्ञासाकमेलं न विरुध्यते,
सम्बन्धसामान्यस्य विभेवनिस्रलात्। तथा च, भेववधां ब्रह्मसम्बन्धनी
जिज्ञासा प्रतिज्ञाता भवति। तत्र च यानि ब्रह्मास्त्रितानि चन्नणप्रमाण्युतिज्ञानभित्तिसाधनपाणानि, तेवामिप विचारः प्रतिज्ञाते।
भवति। तिज्ज्ञासाया द्यपि ब्रह्मज्ञानार्थलेन ब्रह्मसम्बन्धलादिति चेत्—
न। जिज्ञासीया प्रथ्ययवाचाया इच्हाया ज्ञानं कर्म, ज्ञानस्य च ब्रह्म
कर्म। तत्र, सकर्मकित्रयायाः कर्मज्ञानं विना ज्ञातुमभक्त्यलात्, इच्हाया
विषयज्ञानजन्यलाच प्रथमापित्वितं कर्मेव षद्या वाद्यं, न भेष-इति॥
किञ्च, तदिजिज्ञासख—इति मूलस्रुव्यनुसारात् कर्मग्रीव षस्ठी, न भेषे।

<sup>\*</sup> विधाना चेति ग०।

<sup>†</sup> योगा चेति ख॰।

<sup>‡</sup> सभवादिति ख॰।

दोषोऽनविधवातिश्रयासंख्येयवत्त्वाणगुणगणः पुरुषोत्तमोऽभिधीयते। सर्वत्र ब्रहत्त्वगुणयोगेन 'ब्रह्म'श्रच्दः । ब्रहत्त्वच खरूपेण
गुणैय यत त्रनविधवातिश्रयं, सोऽस्य मुख्यायः। स च सर्वेष्वर
एव, त्रतो 'ब्रह्म'शब्दस्तत्त्व मुख्यवृत्तः। तस्मादन्यत तद्गुणलेशयोगादौपचारिकः, अनेकार्थकल्पनायोगाद्गगवच्छव्दवत् (क)।
तापत्रयातुरैरमृतत्वाय स एव जिज्ञास्यः। अतः सर्वेष्वरो
जिज्ञासाकमभूतं 'ब्रह्म'। ज्ञातुमिच्छा 'जिज्ञासा', द्रच्छाया
द्रथमाणप्रधानत्वात्, द्रथमाणं ज्ञानमिह विधीयते॥

मोगांसापूर्वभागज्ञातस्य कर्मणोऽल्पास्थिरफललादुपरितन-भागावसेयस्य ब्रह्मज्ञानस्य अनन्ताच्चयफललाच पूर्वेवत्तात्कर्म-ज्ञानादनन्तरम्, †'त्रत' एव हेतोः 'ब्रह्म' ज्ञातव्यमित्युतं भवति ।

श्वतरव जिज्ञासापदस्य श्वप्प्रव्ययान्तवेन, क्रदन्तस्य येशि विह्तिं प्रथमपिचितञ्च कमैलं विहाय, परीच्यमण्यदं कल्पयते रित्तकारस्य व्याख्यानं न समीचीनमिति भावः॥

(क) गुणः सादृष्यं, योगः सम्बन्धः, तस्तात्। यथा खनु, भगवानिति प्रब्दीर्थं तथा पुरुष द्रव्यपि। निरुपाधा च वर्तेते वासुदेवे
सनातने। द्रित वासुदेवे सर्वेश्वर एव भगच्छ्ब्दस्य मुख्यवृत्तिविरिष,
रैश्वर्थस्य समग्रस्य वीर्यस्य यग्रसः श्रियः। ज्ञानवैराग्ययोश्चिव षसां
भग द्रतीरणा। द्रव्युक्तरन्यच किञ्चित्सादृष्यदर्भनेन देविष्ट्रिलिङ्गिप्रस्टतिष्ठु भगवच्छ्ब्दः प्रयुच्यते, तथा ब्रह्मग्रब्दीरिपीति भावः॥

<sup>\*</sup> भागावशेषस्वेति ख॰।

<sup>†</sup> तत एवेति ग॰।

तदाह वृक्तिकारः, वृक्तात्कर्माधिगमादनन्तरं ब्रह्मविविदिषेति। वद्यति च कमेब्रह्ममीमांसयोरैकयास्त्रंग्रंश्च, संहितमेतच्छारीरकं के जीमनोयेन बोड्यलचणेनेति प्रास्त्रैकत्वसिद्धिरिति। श्वतः, प्रतिपिपादियिषितार्थभेदेन षट्कभेदवदध्यायभेदवच पूर्वीत्तर-मीमांसयोभेंदः (क)॥

मोमांसायास्त्रम्,— अथातो धर्मजिज्ञासेत्यारम्य, अनावृत्तिः यव्दादनावृत्तिः प्रव्दादित्येवमन्तं ‡सङ्गतिविशेषेण विशिष्टक्रमम्। तथाहि, प्रथमं तावत्, स्नाध्यायोऽध्येतव्य—द्रत्यध्ययनेनैव स्नाध्यायप्रव्दवाचवेदाख्याचरराश्यंहणं विधीयते। तच्च अध्ययनं निकृषं कथच्च कर्तव्यमित्यपेत्तायाम्, श्रष्टवषं ब्राह्मण-मुपनयीत, तमध्यापयेदित्यनेन,—

(क) वेदो हि कमैब्रह्मप्रतिपादकपूर्वे त्तरभागाम्यां दिधा भिन्नः। तत्र चाराधनकमेप्रतिपादकं पूर्वे कार्यस्, चाराध्यप्रतिपादकमुत्तरकार्यस्। चतत्त्विचारात्मकप्रास्त्रस्य प्रतिपाद्यभेदिन पूर्वमीमांसा उत्तरमीमांसा चिति व्यपदेगः। यथा खलु दादप्राध्यायात्मकाया च्रिष पूर्वमीमां-सायाः प्रतिपाद्यभेदिन पूर्वघट्कम्, उत्तरघट्कमिति च व्यवहारः। च्रत एव दादप्रविद्यानि मिलितानि उत्तरमीमांसायाः समन्वयाविरोधसाधन-पालाभिधेयानि चलारि बद्यागांनित मीमांसाप्रास्त्रस्य वे। इप्रविद्याग-बित्रत्विमिति सुष्टक्तम्। बद्यानि च्रध्यायाः॥

<sup>\*</sup> ऐक्यं ग्रास्तीयमिति क॰, ऐक्यणाखीयमिति ख॰, ग॰। चादर्शेषु सर्वतव चेखकप्रमादकतः पाठ-इत्य्पेचितः।

<sup>†</sup> शारीरिकमिति ख॰।

<sup>‡</sup> सद्गतिविभेषण्विभिष्यक्रममिति ख॰।

त्रावर्णां प्रौष्ठपद्यां वा उपाकत्य यथाविधि । युक्तम्कृन्दांस्यधीयौत मासान् विप्रोद्धेपञ्चमान् ॥ यादिवतनियमविशेषोपदेशैश्व श्रपेक्तितानि विधीयन

द्यादिव्रतिनयमिविशेषोपदेशे श्रपे चितानि विधीयन्ते।

एवं ससन्तानप्रस्तसदाचारिनष्ठाक्तगुणोपेतवेदिवदाचार्थोपनीतस्य

व्रतिनयमिवशेषयुक्तस्य श्राचार्योचारणानृचारणमचरराशि
ग्रहणफलम् श्रध्ययनिमत्यवगम्यते। श्रध्ययनञ्च स्वाध्याय
संस्तारः, स्वाध्यायोऽधितव्य—इति स्वाध्यायस्य कर्मत्वावगमात्।

संस्तारो हि नाम, कार्योन्तरयोग्यताकरणम्। संस्तार्यत्वञ्चक्ष्मध्यायस्य युक्तं, धर्मार्थकाममोचह्रपपुरुषार्थचतुष्टयतसाधनाव
बोधितात्, जपादिना † स्वरूपेणापि तसाधनत्वाच। एवमध्य
यनविधिमन्तवित्रयमवद्चरराशिग्रहणमात्रे पर्यवस्यति। श्रध्य
यनग्रहोतस्य स्वाध्यायस्य स्वभावत एव प्रयोजनवदर्थावबोधित्व
दर्भनात्, ग्रहोतात् स्वाध्यायस्य स्वभावत एव प्रयोजनवदर्थावबोधित्व
दर्भनात्, ग्रहोतात् स्वाध्यायस्य स्वभावत एव प्रयोजनवतोऽधी
नापाततो दृष्टा, ‡तत्स्वरूपप्रकारविशेषनिण्यफ्लवेदवाक्य
विचारह्णमौमांसाश्रवणे श्रधीतवेदः प्रस्थः स्वयमेव प्रवर्तते॥

तत्र नर्मविधिखरूपे निरूपिते, नर्मणामल्पास्थिरफलतं दृष्टाः श्रथ्ययनग्रहोतस्वाध्यायैनदेशोपनिषद्वाक्येषु च श्रम्रतस्वरूपानन-स्थिरफलापातप्रतोतेः तिन्नर्णय फलवेदान्तवाक्यविचार्रूपशारी-रनमीमांसायामधिनरोति । तथाच, वेदान्तवाक्यानि नेवलनर्म-

<sup>\*</sup> संखार्यविमिति ग०।

<sup>†</sup> जपतप चादिनेति ख॰।

<sup>‡</sup> तदिति ख-चिक्रितपुस्तके न प्रयते।

<sup>§</sup> निर्णायकेति ख॰।

फलस्य चिवलं, ब्रह्मज्ञानस्य च अचयफललं दर्भयन्ति । तद्यथेहे कर्मचितो लोकः चीयते, एवमेवामुत्र पुष्णिचितो लोकः चीयते । अन्तवदेवास्य तद्भवति । नद्यभुवैः प्राप्यते भुवं \* कर्मभिः । प्रवार्ष स्थेते अटटा यज्ञरूपाः । परीच्य लोकान् कर्मचितान् ‡ ब्राह्मणी निर्वेदमायात् । नास्थक्षतः कर्तन । तिहज्ञानार्थं स गुर्णिमेवा-भिगच्चेत् समित्पाणिः योत्रियं ब्रह्मनिष्ठं, तस्मै स विद्वानुपसन्नाय सम्यक्पयान्तचित्ताय समान्विताय, येनाचरं पुरुषं वेद सत्यं प्रोवाच तांतत्वतो ब्रह्मविद्याम् । ब्रह्मविद्याभीति परम् । न पुनम्धेत्यवे, तदेकं पश्चिति, नप्यो सत्यं प्रथिति। तमेवं विदित्वातिसत्युन्भवित । तमेवं विद्वानिस्त्युन्भवित । तमेवं विद्वानिस्त्युन्भिति, नान्यः प्रया अयनाय विद्यते । प्रथगान्तानं प्रेरितारच्च मत्रा जुष्टस्ततस्तेनास्तवमिति—इत्यादीनि ॥

नगु च, साङ्गवेदाध्ययनादेव कर्मणां खर्गादिफलतं, खर्गा-दोनाच चित्रतं, ब्रह्मोपासनस्य श्रस्टतफलत्वच ज्ञायते एव। श्रनन्तरं सुमुज्जह्मजिज्ञासायामेव प्रवर्ततां, किमर्था \*\*धर्म-विचारापेचा। एवं तर्हि शारीरकमीमांसायामिप न प्रवर्ततां, साङ्गवेदाध्ययनादेव क्रत्सस्य ज्ञातत्वात्। सत्यम्, श्रापाततः

<sup>\*</sup> कर्मभिरिति ख-चिक्तितपुस्तके नास्ति । लेखकप्रमाद् एवाच कारणम् ।

<sup>†</sup> तत्सवा-र्ति क०।

<sup>‡</sup> चात्रहाण-इति कः।

<sup>§</sup> चक्तिमिति ख॰।

<sup>¶</sup> सद्गुरुमिति ख॰।

<sup>॥</sup> पग्रातोति ख-चिक्रितपुस्रके न द्याते। एतदीजन् सिपिकरप्रमाद एव।

<sup>\*\*</sup> धर्माधर्मित ग०।

प्रतीतिर्विद्यते एव, तथापि न्यायानुग्रहीतस्य वाक्यस्यार्धनिसा-यकवादापातप्रतीतीऽप्यर्थः संगयविषययौ नातिवर्तते। अत-स्तिन्धियाय वेदान्तवाक्यविचारः कर्तव्य—इति चेत्, तथैव धर्मविचारोऽपि कर्तव्य—इति पथ्यतु भवान्॥

नन् च, ब्रह्मजिज्ञासा यदेव नियमेन श्रपेचते, तदेव पूर्वेद्वतं वक्तयं, न धर्मविचारापेचा ब्रह्मजिज्ञासायाः। श्रधोतवेदान्तस्या-निधगतकमणोऽपिवेदान्तवाक्यायेविचारोपपत्तेः। कर्माङ्गाश्रया-ण्डुहीयायुपासनान्यत्रव चिन्यन्ते। तदनिधगतकर्मणो न शक्यं कर्तुमिति चेत्, श्रनिभज्ञोहि भवान् शारीरकशास्त्रविज्ञानस्य। श्रक्षिन् शास्त्रे श्रनाद्यविद्याक्षतिविधभेदद्रश्रनक्षिनिमत्तजन्मश्राम् सरणादिसांसारिकदुःखसाग्रनिमग्नस्य निखिचदुःखसूलभूत-मित्याज्ञानं निवर्षणाय श्रात्मेकत्वविज्ञानं प्रतिपिपादियिषितम्। श्रस्य हि भेदावलिखकर्मज्ञानं कोपयुज्यते, प्रत्युत विरुद्धमेव। उद्गीयादिविचारस्य कर्मश्रिभूत एव ज्ञानक्ष्पत्वाविश्रेषादिहेव क्रियते। सत्तु न साचात् सङ्गतः। श्रतो यग्रधानं शास्त्रं, तद-पेचितमेव पूर्वेद्वत्तं किमपि वक्तयम्॥

वाढ़ं, तद्पेचितञ्च कर्मविज्ञानमेव, कर्मसमुचितात् ज्ञानाद-पवग्युतेः । वच्चति च, सर्वापेचा च यज्ञादियुतेरखवदिति । श्रोचिते च कर्मखज्ञाते, केन समुचयः केन नेति विभागो न श्रव्यते ज्ञातुम् । श्रतस्तदेव पूर्वव्यत्तम् ॥

<sup>\*</sup> तिज्ञिमित्ते ख॰।

<sup>†</sup> निद्रणायेति ख॰।

नैतत् युत्तं, सकलविशेषप्रत्यनीकिचमाचब्रह्मविज्ञानादेव श्रविद्यानिवृत्ते:। श्रविद्यानिवृत्तिरेव हि मोच:। वर्णाश्रमविशेष-साध्यमाधनीतिकतेव्यताद्यनन्तविकल्पासदं कम सकलभेदद्रीन-\*विवृत्तिरूपाचानिवृत्तेः कथिमव साधनं भवेत्। श्रुतयश्र कर्मनामनित्यफललेन मीचिवरीधिलं, ज्ञानस्यैव मीचसाधनलच दर्भयन्ति। अन्तवदेवास्य तद्भवति। तद्यथे ह कर्म चितो लोक: चीयते, एवमेवामुत पुर्णाचिती लोकः चीयते। ब्रह्मविदाप्नीति परम्। ब्रह्मविद् वह्मैव भवति। तमेव विदित्वातिसत्युमेति— द्रत्याद्याः। यद्यपि चेर्मुक्तं, यज्ञाद्किमीपेचा विद्यति। तद्दसुविरोधात्, युत्यचरपर्या लोचनया च त्रन्तः करणनैर्म खदारेण विविदिषोत्पत्ताव्पयुज्यते, न फलोत्पत्ती विविदिषन्तीतिश्रव-णात्। विविदिषायां जातायां ज्ञानीत्यत्ती शमादीनामेव श्रन्त-रङ्गोपायतां श्वितिरेवाइ। शान्तो दान्त उपरतिस्तिति चुः समा-हितो भूलालन्येवालानं पश्चेदिति। तदेवं जन्मान्तर्यता-नुष्ठितानभिमं हितफलविशेषकर्ममृदितकषायस्य विविद्षोत्पत्ती सत्यां, सदेव सोम्येदमय आसीत्। एकमेवादितीयम्। सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म । निष्कलं निष्क्रियं शान्तं निर्वयं निरज्जनम् । त्रयमाला ब्रह्म। तत्त्वमिस—द्रत्यादिवाक्यजन्यज्ञानादेव‡ अविद्या निवर्तते। वाच्यार्यज्ञानीपयोगीनि च अवणमनननिदि-

<sup>\*</sup> निष्टतीति ख॰।

<sup>†</sup> ब्रह्मवेदेति ख॰।

<sup>‡</sup> ज्ञानादिति ग०।

ध्यासनानि। यवणं नाम, वेदान्तवाच्यात्मैकवविद्याप्रति-पादकानीति तत्त्वदर्भिन याचायाच्याययुक्तार्थयहणम्। एव-माचार्यौपदिष्टार्थस्य स्वामन्येवमेव युक्तमिति हेतुतः प्रतिष्ठापनं मननम्। क्षति दिभेदवासनानिरसनाय अस्यायस्य अन-वरतभावना † निदिध्यासनम्। एवं एत्रवणादिभिनिरस्त-समस्तमेदवासनस्य वाक्यार्यज्ञानमविद्यां निवत्यतीत्येवं रूपस्य अवणस्य अवध्यापेचितमेव पूर्वहत्तं वत्तव्यम्। तच नित्यानित्यवन्तु-विवेकः, शमदमादिसाधनसम्पत्, दहासुत्र फलोप्रभोगविरागः, मुमुचलचेत्येतत्साधनचतुष्टयम्। अनेन विना जिज्ञासानुपपत्ते-र्धस्मावादेवेद्मेव पूर्ववृत्तमिति ज्ञायते। एतदुक्तं भवति, ब्रह्मसरूपाच्छादिकाविद्यामृल मिपारमार्थिकं भेददर्भनमेव बन्ध-मूलम्। बन्धस अपारमाधिकः। स च समूलोऽपारमाधिकलादेव ज्ञानेनैव निवर्यते। निवर्तकञ्च ज्ञानं तत्त्वमसादिवाक्यजन्यम्। तस्येतस्य वाक्यजन्यज्ञानस्य सक्ष्पत। उत्पन्ती कार्ये वा कर्मणी नीपयोगः। विविद्धायामेव तु कर्मणामुपयोगः। स च पापमूल-रजस्तमोनिबहण \*\* दारेण सत्त्वव्ञा भवतीति - इममुपयोग-

<sup>\*</sup> एतिइरीधीति ख॰।

<sup>†</sup> भावनिमिति क॰।

<sup>‡</sup> अवण्मननादिभिरिति ख॰।

<sup>§</sup> इ्हामुच च फलभीगविराग—इति ग०।

<sup>¶</sup> तनालेति ख॰।

<sup>||</sup> खरूपीत्पत्ताविति कः।

<sup>\*\*</sup> निर्देरणेति ख॰।

मिम्रित्य, ब्राह्मणा विविदिषन्तीत्युक्तमिति। श्रतः कर्मणी ज्ञान-स्यानुपयोगादुक्तमेव साधनचतुष्टयं पूर्ववृत्तमिति वक्तव्यम्॥

अवीचाते। यदुत्तम्, अविद्यानिवृत्तिरेव मीचः, सा च ब्रह्म-विज्ञानादेव भवतीति। तद्भ्यपगम्यते। अविद्यानिष्ठत्तये वैदान्त-वाक्यैविधित्सितं ज्ञानं किंरूपिमिति विवेचनीयम्। किं वाक्या-दाक्यार्थेचानमानम्, उत तन्मूलमुपासनात्मकं चानमिति। न तावद्वाक्यजन्यं ज्ञानं, तस्य विधानमन्तरेणापि वाक्यादेव सिद्धेः, तावकात्रेणाविद्यानिवृत्त्यनुपलब्धेय। न च वाचां, भेदवासनाया-मनिर्स्तायां वाक्यमविद्यानिवर्तकं ज्ञानं न जनयति। ज्ञाने\* जातेऽपि सर्वस्य महसैव भेदज्ञानानिवित्तिन दोषाय। चन्द्रैकाले ज्ञातेऽपि दिचन्द्रज्ञानानिवृत्तिवत्, ज्ञनिवृत्तमपि किन्नमूललेन न बन्धाय भवतीति। सत्यां सामय्यां ज्ञानानुत्पत्त्वनुपपत्तेः, सत्या-मपि विपरीतवासनायामाप्तीपदेशलिङ्गादिभिवीधकज्ञानीत्पत्ति-द्रमनात्। सत्यपि वाक्यायं ज्ञाने अनादिवासनया भेदज्ञानमनु-वर्तत—इति भवता न यक्यते वक्तं, भेदज्ञानसामय्या अपि वास-नाया मिथारूपलेन ज्ञानीत्पत्त्येव निव्यत्त्वात्। ज्ञानीत्पत्तावपि मिथारूपायास्तस्या अनिवृत्तो निवर्तनान्तराभावात् नदा-चिद्पि नास्या वासनाया निव्वत्तिः। वासनाकार्यं भेदज्ञानं क्तिनमूलम्, अय च अनुवर्तत—द्ति वालिश्रभाषितम्। दिचन्द्र-ज्ञानादी तु बाधक्रसिवधावपि मिथ्याज्ञानहेतीः परमायतिमिरा-दिदोषस्य ज्ञानबाध्यवाभावेन श्रविनष्टलात् मियाज्ञानानु-

<sup>\*</sup> ज्ञान-र्ति ख-चिक्नितपुसको न पश्चते। अवाधि लिपिकरप्रमाद एव निदानम्।

#वृत्तिर विरुद्धा। प्रवलप्रमाणवाधितत्वेन भयादिकार्यन्तु निव-तते। अपिन, भेदवासनानिरसनदारेण ज्ञानीत्यत्तिमस्यपग-च्छतां कदाचिद्पि भानीत्पत्तिर्न सेत्यति। भेदवासनाया अन-न्तना लोपचितत्वेन अपरिमितलात्, ति दिरोधिभावनायास अल्पलादनया तिनरसनानुपपत्तेः। अतो वाक्यायेचानादन्यदेव ध्यानीपासनादिशब्दवाचं ज्ञानं वेदान्तवाकौ विधित्सितम्। तथाच श्रुतयः, विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वीत । श्रुनुविय विजानाति । त्रीमित्येवात्मानं ध्यायत। निचाय तन्त्रत्मुखात्रमुचते। यालानमेव लोकमुपासीत। याला वारे द्रष्टयः योतचो मन्तवो निदिधासितवाः। सीऽन्वेष्टवाः। स विजिज्ञासितव्य— द्रत्येवमाद्याः। अत्र निद्ध्यासितव्य—द्रत्यादिनैकार्थात्। अनु-विद्य विजानाति, विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वीत-इत्येवमादिभिवी-कार्यज्ञानं ध्वानोपकारकलात्। अनुविद्य विज्ञायेत्यन्द्य, प्रज्ञां कुर्वीत विजानातीति ध्यानं विधीयते। श्रोतव्य-इति चातु-वादः, खाध्यायस्यार्थपरत्वेन श्रधीतवेदः पुरुषः प्रयोजनवदर्था-वबोधित्वदर्भनात् तिन्धियाय ख्रयमेव अवणे प्रवर्तत—इति अव-णस्य प्राप्तवात्। अवणप्रतिष्ठार्यवान्मननस्य, मन्तव्य—इति चानुवादः। तस्माञ्चानमेव विधीयते। वच्यति च, त्रावृत्ति-रसक्षदुपदेशादिति॥

तदिदमपवर्गीपायतया विधित्सितं वेदनमुपासनिमत्यव-गम्यते। विद्योपास्त्योरव्यतिरेकेण उपक्रमीपसं हारदर्गनात्, मनो

<sup>\*</sup> जानानिष्टति ख॰ ।

<sup>†</sup> ध्यायधिति ख॰।

ब्रह्मे त्युपासीत । तत्र भाति च तप्ति च कीत्यां यशसा ब्रह्मवच सेन । य एवं वेद, न स वेद । श्रक्कत्स्नो छोषः। श्राक्षेत्येवोपासीत । यस्त बेद, यत् स वेद, स मयतदुक्त—इत्य च। श्रनु म एतां भगवो देवतां शाधि यां \* देवतासुपास्म—इति ध्यानञ्च तेलधाराव-द्विच्छित्रसृतिसन्तानरूपध्रवा सृतिः। सृतिलकी सर्वय-त्योनां विप्रमोच —इति ध्रवायाः स्रतेरपवर्गोपायत्वश्रवणात्। सा च स्मृतिर्दर्शनसमानाकारा,—

> भिद्यते हृदययत्यि श्किद्यने सर्वसंग्रयाः। चीयन्ते चास्य कर्माणि तिसान् दृष्टे परावरे।

द्यानेनैकार्थात्। एवच्च सति, याका वारे द्रष्टया—द्यानेन निद्ध्यासनस्य दर्भनरूपता विधीयते। भवति च स्मृतेभीवना-प्रकर्षात् दर्भनरूपता। वाक्यकारेणैतस्यवं प्रपच्चितम्। वेदन-सुपासनं स्थात् तिष्ठये यवणादिति। सर्वास्त्पनिषस् मोचसाधन-तथा विद्वितं वेदनसुपासनिध्युक्तम्। सक्तव्यययं क्यांच्छव्दार्थस्य कतत्वात् प्रयाजादिवदिति पूर्वपचं कत्वा, सिष्ठन्तूपासनयव्दा-दिति वेदनससक्तदादृत्तं मोचसाधनिमिति निणीतसुपासनं स्थात्। ध्रवानुस्मृतिदर्भनान्निर्वचनाचेति तस्यैव वेदनस्थोपा-सनरूपस्यासक्तदाद्वत्तस्य ध्रवानुस्मृतित्वसुपवणितम्। सेयं स्मृति-दर्भनरूपा प्रतिपादिता। दर्भनरूपता च प्रत्यवतापत्तः। एवं

<sup>\*</sup> देवतां साधीयां देवतामिति कः। देवतां शाधेयामिति खः, गः। चादर्भेषु सर्व वैवीपलक्ष्यमानः पाठभेदी लिपिकरप्रमादकत—इत्युपेचितः।

<sup>†</sup> लाम-र्ति ख॰।

<sup>‡</sup> खावतेनिमिति खo, गo!

प्रत्यच्चतापन्नामपवर्गसाधनभूतां स्वितं विश्विनष्टि। नायमासाः प्रवचनेन लभ्यो न मेधया न वहना श्वतेन। यमेवेष वण्ते तेन लभ्यस्तस्येष शासा वण्ते तनं स्वाम्—इत्यनेन केवलश्रवणमनन-निद्ध्यासनानामात्मप्राप्तातुपाय मुक्का, यमेवेष शासा वण्ते तेन लभ्य—इत्युक्तम्। प्रियतम एव हि वरणीयो भवति। यस्यायं निरित्रायप्रियः स एवास्य प्रियतमो भवति। यथायं प्रियतम-मात्मानं प्राप्तोति, तथा स्वयमेव भगवान् प्रयतत—इति भगवते उक्तम्,—

तेषां सततयुक्तानां भजतां प्रीतिपूर्वकम् ।
ददामि बुिंद्योगं तं येन मामुप्यान्ति ते ॥ इति ॥
प्रियो हि ज्ञानिनोऽत्यर्थमहं स च मम प्रियः ॥ इति च ॥
ग्रतः साचात्काररूपा स्तृतः । स्पर्यमाणात्यर्थप्रियत्वेन
स्वयमत्यर्थप्रियौ यस्य, स एव परेणात्मना वरणोयो भवतीति
तेनैव लभ्यते पर ‡ श्राक्ते स्वति । एवं रूपा ध्रवानुस्मृतिरेव
भिक्तप्रदेनाभिधीयते, उपासनपर्यायताङ्किभव्दस्य । श्रृत एव
श्रितिसृतिभिरेवमभिधीयते । तमेव विदित्वा श्रितिसृत्युमिति ।
तमेवं विद्वानस्त इन्ह भवति । नान्यः पत्या श्रयनाय विद्यते ।

नाहं वेदैनं तपसा न दानेन न चेज्यया। भक्ता लनन्ययाशका श्रहमेवंविधोऽर्ज्न॥

<sup>\*</sup> चालोति ख-चिक्तिपुत्तको नीपलभ्यते। चयैतत् लिपिकरप्रमाद्विजृमितिमिति जीयम्। एवमन्यसापि।

<sup>†</sup> चनुपायिमिति चाद्रभेषु सर्वे वेवीपलभ्यमानः पाठः समीचीनतया न प्रतिभाति । चनुपायलमिति युक्तः पाठः ।

<sup>‡</sup> जभा परमात्मेति ख॰।

ज्ञातुं द्रष्ट्ञ तत्त्वेन प्रवेष्ट्च परन्तप। पुरुषः स परः पार्थं भक्त्या लभ्यस्वनन्यया॥ इति॥ एवं रूपाया धुवानुस्मृतेः साधनानि यज्ञादीनि कर्माणीति, "यज्ञादिश्वतरः व्यविद्यभिधास्यते। यद्यपि विविद्षन्तीति यज्ञाद्यो विविदिषीत्पत्ती विनियुज्यन्ते। तथापि तस्यैव वेदनस्य ध्यानरूपस्याहरहरनुष्ठीयमानस्यास्यासाध्येयातिग्रयस्य याप्रयाणादनुवर्तमानस्य ब्रह्मप्राप्तिसाधनलात् तदुत्पत्तये सर्वा-खात्रमकर्माणि यावज्ञीवमनुष्टेयानि । वच्यति च, "त्राप्रयाणात् तचापि हि दृष्टम् अग्निहोचादि तु तत्नायाय त तह्रमनात्। सहकारित्वेन चेत्यादिषु। वाक्यकार्य भ्रुवानुस्मृतिर्विवेका-दिभ्य एव निष्पत्तिमा ह। तब्बब्धिर्विवेनविमीनाभ्यासिन्नया-कल्याणानवसादानुदर्भेयः सभावात्रिवचनाचेति । विवेकादीनां विकासीनां व स्तरुपञ्चाह । जात्यात्रय<sup>†</sup>निमित्तादुष्टादत्रात्काय<sup>‡</sup>शुद्धिवैवेक— इति। अत्र निवेचनम्, त्राहारशंडी सत्त्वशंडिः, सत्त्वशंडी ध्वा स्मृतिरिति। विमोकः कामानभिष्वकः—इति, शान्त उपासी-तिति निवचनम्। आरभणसंशीलनं पुनः पुनर्भ्यास—इति। निवचनच सातमुदाहृतं भाष्यकारेण, सदा तद्वावभावित-इति। पञ्चमहायज्ञायनुष्ठानं शक्तितः क्रियेति। निर्वचनं, क्रियावानेष ब्रह्मविदां वरिष्ठः। तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा

<sup>\*</sup> चाग्रिहीचादिष्विति क॰, ग॰।

<sup>†</sup> निमित्ताइष्टादवादिति ग०। पाठीऽयं न समीचीनतामावहति ।

<sup>‡</sup> कायसिद्धिरिति क०।

विविदिष्यति, यज्ञेन दानेन तपसानायकेनेति च। सखाजंवद्यादाना हिंसानिभिध्याः कल्याणानीति। निर्वचनं, सखेन
लभ्यस्तेषानेवेष विरजोब्रह्मलोक—इत्यादि। देशकाल वैष्यात्
योकवस्वाद्यनुसृतेष तज्जन्यं देन्यमभास्तरः मनसोऽवसाद—
इति। तदिपर्ययोऽनवसादः। निर्वचनं, नायमाला बल्हीनेन
लभ्यं—इति। तदिपर्ययजा तृष्टिग्डर्षः, तिद्वपर्ययोऽनुद्धं - इति।
श्रातसन्तोषय विरोधीत्यद्यः। निर्वचनमिप, श्रान्तो दान्त—इति।
यवं नियमयुक्तस्यात्रमिविहितकमीत्रष्ठानेनेव विद्यानिष्यत्तिरित्युक्तं भवति। तथा च श्रुयन्तरं, विद्याचाविद्याच्च यस्तद्देनेभयं, स ह श्रविद्यया चत्यं तीर्वा विद्ययाच्चतमश्रतं—इति।
श्रव श्रविद्यया चत्यं त्रानीत्यत्तिविरोधि प्राचीनं कर्म तीर्ला श्रपोद्य,
विद्यया ज्ञानेनाचतं ब्रह्म श्रश्रते प्राप्नोतीत्वर्थः। चत्युतरणोपायत्या प्रतीताऽविद्या विद्यतरविहितं कर्मेव। यथोक्तम्,

द्रियाज सीऽपि सुबझन् यज्ञान् ज्ञान्व्यपात्रयः।
त्रद्भविद्यामधिष्ठाय तर्तुं सृत्युमविद्यया॥ इति॥
ज्ञानविरोधि च कर्म पुर्ण्यपापरूपम्। ब्रह्मज्ञानोत्पत्तिविरोधित्वेनानिष्टफलतया उभयोरिप पापग्रव्दाभिधेयत्वम्। अस्य च
ज्ञानविरोधितं ज्ञानोत्पत्तिहेतुभूतग्रुदसत्त्वविरोधिरजस्तमोविवृद्धिदारेण। पापस्य च ज्ञानोदयविरोधित्वम्। एष एवासाध कर्म

<sup>\*</sup> वैगुषादिति ग॰।

<sup>†</sup> चन्नुत-इति ख-ग-चिक्रितपुक्षकयोनेीपलभ्यते।

कारयति, तं यमधो निनीषतीति शुत्यावगम्यते। रजस्तमधीयैथायज्ञानावरणतं सत्तस्य च यथायज्ञानहेतुतं भगवतेव प्रतिपादितम्। सत्त्वात् सञ्जायते ज्ञानमित्यादिना। श्रतस्य ज्ञानीत्यत्तये पापं कमा निरसनीयं, तिन्दरमनञ्चानिभसंहितफलेनातुिष्ठतेन धमाँण। तथाच श्रुतिः, धमाँण पापमपनुदतीति।
तदेवं ब्रह्मपाप्तिसाधनसूतं ज्ञानं सर्वाश्रम\*धमापिचम्। श्रुतोऽपिचितं कमास्रक्षण्ञानं, केवलकमाणामल्यास्थिर्फललक्ज्ञानञ्च
कमामोमांसावसेयिमिति सैवापिचिता ब्रह्ममोमांसायाः पूळ्वहत्ता
वक्तव्या॥

श्रीपच, नित्यानित्यवस्तुविवेताद्यश्र मीमांसाश्रवणमन्तरेण न सम्पत्सने। फल माधनेतिकर्त्त्र्यताधिकारिविशेषिनश्रया-दृते कर्मस्वरूपतत्पाल तित्स्थिरत्वास्थिरत्वास्थिनत्यत्वादीनां दुर-ववीधत्वात्। एषां साधनत्वञ्च विनियोगावसेयम्। विनियोगञ्च श्रुतिलिङ्गादिभ्यः, स च तार्त्तीयः। उद्गीषाद्यपासनानि कर्म- क्रिन्तिनीयापि ब्रह्मद्रिष्यापे ब्रह्मदृष्टिरूपाणीति ब्रह्मज्ञानापेचाणीती हैव चिन्तनीयानि। तान्यपि कर्माण्यनिभमंहितफलानि ब्रह्मविद्यी-त्यादनानीति तत्सादुण्यापादनान्येतानि स्तरामिन्नैव सङ्गतानि। तिषाञ्च कर्मस्वरूपाधिगमापेचा सर्वसम्पता। यद्याहरशेष-

<sup>\*</sup> कर्मापेचिमिति ख॰,।

<sup>†</sup> चपेचितकचेति गः।

<sup>‡</sup> खिरतरफलेति ग॰।

<sup>¶</sup> फलकरणेति क॰, ग॰।

<sup>§</sup> फविखरलास्थिरलेति कः, गः।

विशेषप्रत्यनीकवित्यावं ब्रह्मीव परमार्थः, तद्\*तिरेकि नानाविध-जात्ज्ञेयतत्कतज्ञानभेदादि सर्वं तिस्तिनेव परिकल्पितं मिष्या-भूतम्। मदेव सोम्येदमग्र श्रासीत्। एकमेवाहितोयम्। त्रय परा यया तदत्तरमधिगम्यते। यत्तदद्रेश्य<sup>†</sup>मगाह्यमगीव-मवर्णमच जुरश्रोतं ! तदपाणिपादं नित्यं विभुं सर्वगतं सुसू स्मं तद्ययं यद्भृतयोनिं परिपर्शन्त धीराः। मत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म ।

निष्कलं निष्क्रियं यान्तं निर्वदं निरुक्कनम्। के । यस्यामतं तस्य मतं मतं यस्य न वेद सः। श्रविज्ञातं विजानतां विज्ञातमविजानताम्॥ न दृष्टे र्र्ष्टारं <sup>प</sup> पथ्ये न मते र्मन्तारं मन्वीयाः। श्रानन्दी ब्रह्म। द्दं सर्वं यदयमाला। नेह नानासि किञ्चन। सत्योः स मृत्यमाप्रोति य इह नानेव पश्यति। यत हि दैतिमव भवति ; तदितर इतरं पश्चित । यत लस्य मर्वमात्मैवाभूत्, तत् केन कं पछीत्, तत् केन कं विजानीयात्, वाचारभणं विंकारी नामधेयं मित्रकेत्वेव सत्यम्। "यदा है ह्येवैष एतिस्त्र दरमन्तरं कुरते, श्रथ तस्य भयं भवति। न स्थानतीऽपि, परस्थीभय जिङ्गं सर्वत हि । मायामाचन्तु कार्तुस्रानानभिव्यत्तस्वरूपतात्।

CONTRACTOR OF THE SERVICE SERVICE SERVICES

III TO THE OWNER OF THE OWNER OF THE OWNER OWNER, THE OWNER OWNER, THE OWNER, THE OWNER, THE OWNER, THE OWNER,

<sup>\*</sup> तद्यतिरेकोति कः।

<sup>†</sup> तददृश्यमिति कः। तदनिदेश्यमिति गः।

<sup>‡</sup> **चच**चःत्रीविमिति क०, ग॰।

न प्रायेरिति क॰ ग॰-पस्तकयो न प्रयते।

६ यथेति ग॰। . जीता व गोर्नेस महस्य मार्के हिल्ला कर्ति है के के अप्तिति

बिशु प्रत्यस्तमितभेदं यत् सत्तामातमगोचरं \*। वचसामात्मसंवेद्यं तज्ञानं ब्रह्मसंज्ञितम् ॥ वि. ला. १ - १९३ ज्ञानखरूपमत्यंन्तनिर्मलं पर्मार्थतः। तदेवार्थसुरूपेण भान्तिदर्भनतः स्थितम् ॥ विकार व परमार्थस्वमेवैको नान्योऽस्ति जगतः पते। यदेतद् दृश्यते मूर्त्तमेतज्ज्ञानात्मनस्तव।। भान्तिज्ञानेन पश्चन्ति जगद्र्यमयोगिनः। ज्ञानखरूपमिखलं जगदेतदबद्भयः॥ अर्थसह्पं प्रयन्ती भाम्यने मोइसंप्रवे। ये † तु ज्ञानविदः ग्रुद्धचेतसस्तेऽखिलं जगत्॥ ज्ञानासकं प्रपश्चिन्त त्वद्रूपं परमेश्वर। तस्यालपरदेहेषु सतीऽधिकमयं हि यत्॥ विज्ञानं परमार्थी ‡ हि दैतिनोऽतथ्यदर्भिन:। यदान्योऽस्ति परः कोऽपि मत्तः पार्थिवसत्तम । तदैषोऽहमयञ्चान्यो वक्तमेवमपीय्यते ॥ वेणुरस्पृविभेदेन भेदः षड्जादि<sup>प्</sup>संज्ञितः। अभेद्व्यापिनो वाचीस्तवासी परमातानः ॥ मोऽहं स च त्वं स च सर्वमेत-दालखरूपं त्यज भेदमोइम्।

<sup>\*</sup> सत्तामानं न गीचर्मिति कः।

<sup>†</sup> एतज्ज्ञानीत ग॰।

<sup>‡</sup> परमर्थें हीति क॰, ग॰।

<sup>¶</sup> सज्जातिसंज्ञित इति क०,ग०।

द्तीरितस्तेन म राजवर्थस्तयाज भेदं परमार्थदृष्टिः ॥
विभेदजनके ज्ञाने नाममात्यन्तिकं गते।
श्रात्मनी ब्रह्मणो भेदमसन्तं कः करिखति ॥
श्रित्मसना गुड़ाकेम सर्वभृतामयस्थितः। 
चेचज्ञ्ञापि मां विषि सर्वचेचेषु भारत। 
न तदस्ति विना यत् स्थान्यया भूतञ्चराचरम्॥ 
र

इत्यादिभि वंसुस्हर्षोपदेशपरै: शास्त्रै निर्विशेषितमातं ब्रह्मैव सत्यम्, श्रन्यत् सर्वं मिथ्या—इत्यभिधानात्। मिथ्यातं नाम प्रतीयमानत्व पूर्वे कयथाविस्यतवस्त ज्ञानिवर्यात्वम्। यथा र ज्ञा-यधिष्ठानक सर्पादेः, दोषवशािष्ठ तत्र ने तत्क त्यनम्। एवं विमात्रवपृषि परे ब्रह्मित् दोषपरिक त्यितमिदं देवितिर्थे झाण्य-स्थावरादिभेदं सर्वं जगत् यथाविस्यत्व द्वास्य स्थावबोधवाध्यं मिथ्या रूपम्। दोषय स्वरूपतिरोधानिविविधिविचित्र विचेपकरी सदसदिन वचनीयाऽनायविया, श्रन्तेन हि प्रत्यूढा, तेषां सत्यानां सतामन्तमिष्धानम्। नासदासीन्नो सदासीत् तदानीं तम श्रासीत्, तमसा गूढमये प्रकेतम्। मायान्तु प्रकृतिं विद्यानायिनन्तु महेष्यरम्। इन्द्रो मायाभिः पुरु रूप रूपते। ममे माया दुरत्यया। श्रनादिमायया सुप्तो यदा

<sup>\*</sup> प्रतीयमानरूपलपूर्वकीत क ., ग ।

<sup>†</sup> तत्तत्कल्पनिमिति क॰, ग॰।

<sup>‡</sup> तेषां चच्चानाम वृतसिति कः। तेषां चताम वृतसिति मः।

जीवः प्रबुध्यते। इत्यादिभि निर्विशेषिचमात्रं ब्रह्मैवानाय-विद्यया सदसदिनवीच्या तिरोह्तिस्कूपं स्वगतनानात्वं पश्चती\*त्यवगस्यते॥ यथोक्तम्,—

िनु- **ज्ञानस्रक्**षी भगवान् यतीऽसा-वशेषमूर्त्ति नंतु वसुभूतः। ततो हि गैलाब्धिधरादिभेदान् जानीहि विज्ञानविज्भितानि॥ यदा तु शुडं निजक्षि सर्वं कर्मचये ज्ञानमपास्तरोषम्। तदा हि सङ्गलतरोः फलानि भवन्ति नो वसुषु वसुभेदाः॥ तसात्र विज्ञानस्तेऽस्ति किञ्चित् क्षचित् कदाचिद् दिज वसुजातम्। विज्ञानमेकं निजकमभेद-विभिन्नचित्ते बेहुधास्य्पेतम्॥ ज्ञानं विशुद्धं विमलं विश्वोक-मशेषलीभादिनिरस्तसङ्गम्। एकं सदेकं परमः परेगः स वास्रदेवो न यतोऽन्यदस्ति॥ सज्ञाव एवं भवतो मयोको ज्ञानं यथा सत्यमसत्यमन्यत।

<sup>\*</sup> पश्चतीत्यनेन गम्यते—इति गः।

एत्नु यत् संव्यवहारभूतं तत्रापि चोत्तं भुवनात्रितं ते \* ॥ दति ॥

असायाविद्याया निर्विशेषिचित्रात्वब्रह्मात्मैकलविज्ञानेन निर्वतिः वद्नि। न पुन सृत्यवे तदेकं पश्चतिः, न पश्ची सृत्युं पश्चितिः। यदा ह्यवष एतिस्मनदृश्चेऽनात्मेऽनिक्तेऽनिखयनेऽभयं प्रतिष्ठां विन्दते। श्रथ सीऽभयं गतो भवति।

वीयन्ते चास्य कर्माणि तिसान् दृष्टे परावरे॥

बायना चास्य कमाणि तासान् दृष्ट परावर ॥

बह्म वेद ब्रह्मैव भवित । तमेव विदित्वातिमृत्युमिति, नान्यः

पत्या अयनाय विद्यते । द्रत्याद्याः अतयः । अत्र मृत्युम्पद्ये
नाविद्याभिधीयते । यथा सन्त्युजातवचनम्,—मोद्दो वै मृत्युः

सम्मतो यः कवीनामिति । प्रमादं व मृत्युमदं ब्रवीमि ।

सदाऽप्रमादममृतत्वं ब्रवीमीति । सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म ।

विज्ञानमानन्दं ब्रह्म । द्रत्यादिशोधकवाक्यावस्यिनिर्विशेष
चिन्मात्रस्वरूपब्रह्मात्मैकत्वविज्ञानञ्च । अथ योऽन्यां देवता
मुपास्ते, अन्योऽसावन्योऽहमस्मीति, न स वेद । श्रात्मेत्यवोपा
सोत । तत्त्वमिस । त्रञ्चाहमिस्म । भगवो देवते, श्रदं वै

त्वमिस भगवो देवते, तद्योदं सोऽसी, योऽसी सोऽहम् । द्रत्या
दिवाक्यसिडम्। वद्यति चैतदेव, श्रात्मेति तूपगच्छिना याह्यन्ति

<sup>\*</sup> तदिति कः।

<sup>†</sup> मीह इत्ययमंगः, गचिक्तितपुलके नीपलभ्यते।

<sup>‡</sup> त्वं बाहमस्रीति ग०।

चेति । तथा चाह वाकाकारः । आसेत्येव तु ग्रह्णीयात्, सर्वस्य तिविषक्तेरिति । अनेन च ब्रह्मास्मैकलविज्ञानेन मिथ्यारूपस्य सकारणस्य वस्यस्य निवृत्तिरुक्ता ॥

ननु च, संकलभेदिनिष्ठत्तिः अप्रत्यचिविष्ठा कथमिव गास्तार्थ-जन्यविज्ञानेन क्रियते। क्रियं वा, रज्जुरेषा न सप-इति ज्ञानेन प्रत्यचिवरुषा सपनिव्यक्तिः क्रियते। तेन द्वयोः प्रत्यचयो विरोधः। इह तु प्रस्वचमूलस्य गास्त्रस्य प्रस्वस्य चेति । तत्त्वयोविरोधे कथं बाध्यबाधकभावः। पूर्वीत्तरयोदुष्ट-कारणजन्यवतदभावाभ्यामिति चेत्, शास्त्रप्रवचयोरपि-समानमेतत्। एतदुक्तं भवति, बाध्यबाधकभावे तुल्यल-सापेचलनिरपेचलादि न कारणं, ज्ञालाभेदानुमानेन प्रत्य-चीपमदीयोगात्। तत्र हि ज्यालैकां प्रत्यचेणावगम्यते। एवं सति हयोः प्रमाणयोविरोधे, यत् संभाव्यमानाच्यासिद्ध तदाध्यम्। अनन्यथासिद्धमनवकाशमितरदाधकमिति सर्वत्र वाध्यबाधकभावनिर्णय-दृति। तस्मादनादिनिधनाविच्छित्र-सम्प्रदायासभाव्यमानदोषगन्धानवकाश्रशास्त्रजन्यनिर्विशेषनित्य गुडमुत्रबृडस्वप्रकाथिकाचब्रद्धात्मभावावबीधेन समाव्यमान-दोषसावकाश्रप्रत्यचादिसिडविविधविकत्यरूपबन्धनिव्वत्तिर्धुतेव। समाव्यते च, विविधविकल्पभेदप्रपञ्चयाहिप्रत्यचस्यानादिभेद-वासनादिरूपाविद्याख्यो दोषः॥

<sup>\*</sup> सत्यचेति ग०।

<sup>†</sup> चेनुख्ययोरिति ख॰, ग॰। पाठीऽयं न रमणीय:।

ननु, अनादिनिधनाविच्छित्रसम्प्रदायतया निर्दोषस्यापि शास्त्रस्य, ज्योतिष्टोमेन स्वर्गकामो यजेत—इत्येवमादेभेंदाव-लिखनी बाध्यतं प्रसज्येत। सत्यम्, पूर्वापरापच्छेदे पूर्व-यास्त्रवत् मोचशास्त्रस्य निरवकाश्रत्वात्तेन बाध्यत एव। वेदान्तवाक्येस्वपि सगुणब्रह्मोपासनपराणां शास्त्राणामयमेव न्यायः, निर्गु ज्त्वात् परस्य ब्रह्मणः॥

ननु च, यः सर्वज्ञः सर्ववित्। परास्य प्रिक्तिविधिव य्यते स्वाभाविकी ज्ञानबलिक्तया चं। सत्यकामः सत्य-सङ्क्ल-द्रत्यादिब्रह्मस्क्रपप्रतिपादनपराणां कथं बाध्यत्वम् । निगुणवाक्यसामर्थ्यादिति ब्रूमः। एतदुक्तं भवित। त्रस्यूल-मनखद्रस्वम्। सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मं। निगुणं निरंज्ञनम्— द्रत्यादिवाक्यानि निरस्तसमस्तविभेष्कूटस्थनित्यचैतन्यं ब्रह्मोति प्रतिपादयन्ति । द्रतराणि च सगुणम्। उभयविधवाक्यानां विरोधे, तेनैवापच्छेदन्यायेन निगुणवाक्यानां गुणापेचत्वेन परत्वाद्वसीयस्त्वमिति न किञ्चिदवहीनम् ॥

मतीयन्ते। निखुच्यते, सामानाधिकरण्वेनैकार्यवप्रतीतेः। प्रतीयन्ते। निखुच्यते, सामानाधिकरण्वेनैकार्यवप्रतीतेः। प्रमेकगुणविधिष्टाभिधानिऽप्येकार्यवमिति चेत्, प्रनिभिधानज्ञो हि देवानां प्रियः। एकार्यवं नाम सर्वपदाना-मर्येक्यम्। विधिष्टपदार्थाभिधाने विशेषणभेदेन पदानामर्थ-

<sup>\*</sup> खपदीनमिति ख०, ग०।

भेदोऽवर्जनीयः \*। ततस्रैकार्येलं न सिध्यति। एवं तर्हि । सर्वपदानां पर्यायता स्यात्, अविभिष्टार्थाभिधायित्वात्। एकार्थाभिधायिलेऽपि अपर्यायलमवहितमनाः युण्, एकल-तालर्थिनिश्ववादेकस्वैवार्थस्य तत्तलदार्थविरोधिप्रत्वनीकपर-त्वेन सर्वपदानामर्थवत्वमेकार्थतमपर्यायता च। एतदुक्तं भवति, लच्चलतः प्रतिपत्तव्यं ब्रह्म सक्लेतरपदार्थविरोधिरूपं, तिंदिरोधिरूपं सर्वमनेन पद्वयेण फुलती व्युद्खते। तत्र सत्य-पदं विकारासदिलेनासत्यादसुनी व्यावत्तपरं, ज्ञानपदञ्चा-न्याधीनप्रकायार्ज्जङ्रूपादसुनी व्यावृत्तपरम्, त्रनन्तपृद्ञु देशतः कालतो वसुतश्च परिच्छिताद्यावृत्तपरम्। नच व्यावृत्ति-भावरूपीऽभावरूपी वा धर्मः, अपि तु सक्ततरिवरोधि ब्रह्मेव। यथा श्रीक्षरादेः कार्ण्यादिव्यावृत्तिः तत्तत्पदार्थ-खरूपमेव, न धर्मान्तरम्। एवमेकस्यैव वसुनः सक्तेतर-विरोधाकारतामवगमयद्यवत्तरमेकार्धमपर्यायच पदतय-मिति। तसारेकमेव ब्रह्म ख्यंच्योतिनिध्तनिख्त-विशेषमित्यतां भवति। एवं वाक्यार्धप्रतिपादने सत्येव, सदेव सोम्येदमय त्रासीदेकमेवादितीयमिलादिभिरैका-र्थम्। यती वा इमानि भूतानि जायन्ते, सदेव सीम्येदमय-श्रासीत्, श्राला वा इद्सेन एवाय ‡ श्रासीत्—इत्यादिभि-

<sup>\*</sup> न वर्ज्जनीय इति ख॰।

<sup>†</sup> एवं तर्चि गुणगुणिनी भीवेऽपि ऐकार्यां स्थादिति खचिक्रित पुत्तके प्रयते।

<sup>‡</sup> एकमेवाय द्ति ख॰।

जंगत्कारणतयोपनिचतस्य ब्रह्मणः स्वरूपिमदमुचित,—सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मिति। तत्र मुव्याखाप्रत्ययन्यायेन कारण-वास्त्रेषु सर्वेषु सजातीयविजातीयव्याद्यत्तमित्रीयं ब्रह्म अवगतम्। जगत्कारणतयोपनिचतस्य ब्रह्मणोऽदितीयस्य प्रतिपिपादियिषितं स्वरूपं तद्विरोधेन वक्तव्यम्। अदितीयत्व-श्रुति गुणतोऽपि सदितीयतां न सहते। अन्यथा, निरञ्जनं निगुणिमत्यादिभिश्च विरोधः। श्रुतश्चितक्षचणवास्त्रमखण्डक-रसमेव प्रतिपादयित॥

ननु च, सत्यज्ञानादिपदानां खार्यप्रहाणेन खार्यविरीधिव्याद्यत्वस्य स्पोपस्यापनपरत्वेन \* लच्चणा स्यात्। नैष
दोषः, अभिधानद्वत्तेरिप तात्पर्यद्वत्ते वेलीयस्वात्। सामानाधिकरण्यस्य द्याव्य एव तात्पर्यमिति सर्वसम्मतम्। ननु च,
सर्वपदानां लच्चणा न दृष्टचरी, ततः किं वाक्यतात्पर्यविरोध सत्येकस्यापि न दृष्टा। समिभव्याद्यतपदसमुदायस्यैतत्तात्पर्यमिति निश्चिते सति, दृयो स्वयाणां सर्वेषां वा
तद्विरोधायेकस्येव लच्चणा न दोषाय। तथाच श्रास्त्रज्ञीरभ्यपगम्यते, कार्यवाक्यार्यवादिभि लीकिकवाक्येषु सर्वेषां
पदानां लच्चणा समाय्योयते। अपूर्व्यकार्ये एव लिङादे मुख्यदृत्तत्वात्, लिङादिभिः † क्रियाकार्यः लच्चण्या प्रतिपाद्यते।
कार्यान्वितस्यार्थाभिधायिनाञ्चतरेषां पदानामपूर्व्यकार्याः

<sup>\*</sup> परले-इति ख०, ग०।

<sup>†</sup> लिङ्गादिभिरिति क०, ग०। (एवं परच)।

न्तित एव मुखोऽये इति क्रियाकार्यान्तितप्रतिपादनं लाच-णिक्तमेव। अतो वाक्यतात्पर्याविरोधाय सर्वपदानां लच-णापि न दोषः। अत इदमेवार्यजातं प्रतिपादयन्तो वेदान्ताः प्रमाणम्॥

प्रत्यचादिविरोधे च शास्त्रस्य बलीयस्वमुक्तम् \*। सति च विरोधे बलीयस्वं वक्तव्यं, विरोध एव न दृश्यते। निर्वि-शेष समावयाहिला यत्य स्था। ननु च घटोऽस्ति पटोऽ-सीति नानाकार्वसुविषयं प्रत्यचं कथमिव सन्मात्रयाहीत्य-चते, विलचणग्रहणाभावे सति सर्वेषां ज्ञानानामेकविषय-लेन धारावाहिकविज्ञानवदेकव्यवहारहेतुतैव स्थात्। सत्यं, तथैवात विविचाते ई कयं घटोऽस्तीत्यतास्तितं तद्वर्थं व्यव-क्रियते। नच इयोरपि व्यवहारयोः प्रत्यचमूललं सभावति, तयो भिवनालज्ञानपरवात् । प्रत्यचज्ञानस्यैन तचणवर्त्तित्वात्, तत खरूपं ‡ भेदो वा प्रत्यच्छा विषय इति विवेचनीयम्। भेद-ग्रहणस्य सक्षपग्रहणतग्रितियोगिसारणसव्यपेचलादेव सक्षपविष-यलमवस्थात्रयणीयमिति न ॥ भेदः प्रत्यचेण ग्रह्मते । त्रती स्नान्ति-मूल एव भेदव्यवहारः । किञ्च, भेदो नाम कश्चित् पदार्थौ न्याय-विद्धि निरूपियतुं न शकाते। भेदस्तावन वस्तुनः खरूपं, वस्तु-खरूपे ग्रहीते खरूपव्यवहारवत् भवसात् भेदव्यवहारप्रसक्तेः।

<sup>\*</sup> वलीयस्वं वक्तव्यसिति ग०।

<sup>†</sup> चिन्नावयादीति ग०। सन्नावत्रह्मयादीति ख०।

<sup>‡</sup> खरूपं विति ग०।

<sup>¶</sup> न स भेद द्ति ख॰, ग॰।

नच वाचं, खरूपे ग्रहोतेऽपि भिन्न,—इति व्यवहारस्य प्रतियोगि-सव्यपचलात् तत्सरणाभावेन तदानीमेव न भेदव्यवहार इति, खरूपमात्रभेदवादिनो हि प्रतियोगिसव्यपेचां च नोत्येचितुं चमाः, खरूपभेदयोः खरूपलाविशेषात्। यथा खरूपव्यवहारो न प्रतियोग्यपेचः, भेदव्यवहारोऽपि तथेव स्थात्। हस्तः कर दतिवत् घटो भिन्न—इति पर्य्यायलच्च स्थात्। नापि धर्मः, धर्मले सति तस्य खरूपात् भेदोऽवश्यात्रयणीयः। श्रन्यथा खरूपमेव स्थात्। भेदे च तस्थापि भेदः तद्यमः तस्यापीत्यनवस्था। किञ्च, जात्यादिधमीविशिष्टवस्तुयहणे सति भेदग्रहणं, भेदग्रहणे सति जात्यादिधमीविशिष्टवस्तुयहण्मित्यन्योऽन्याश्रयणम्। श्रतो भेद-स्थापि दुर्निक्पत्वात् सन्माचस्येव प्रकाशकं प्रत्यचम्॥

ति सर्वे पदार्थाः सत्तानुभूतिष्विता एव दृश्यन्ते । स्रव सन्मातं सर्वासु प्रतिपत्तिष्वनुवर्त्तमानं दृश्यत इति तदेव परमार्थः । विशेषासु यावर्त्तमानतया स्रपरमार्थाः रज्जुसपीदिवत्। यथा रज्जुरिषष्ठानतयाऽनुवर्त्तमाना सती परमार्थाः, व्यावर्त्तमानाः सपे-भूदलनास्बुधारादयोऽपरमार्थाः । ननु च, रज्जुसपीदी रज्जुरियं न सपं—द्रत्यादि रज्ज्वायिष्ठानयाथार्थं कानेन बाधितत्वात् सपी-देरपारमार्थं न व्यावर्त्तमानत्वात् । रज्ज्वादेरिप पारमार्थं नानुवर्त्तमानतयाः, किन्त्ववाधितत्वात् । स्रव तु स्रवाधितानां घटादीनां क्यमपारमार्थ्यम् । उच्यते, घटादी दृष्टा व्यावृत्तिः सा किंद्धपित विवेचनीयम् । किं घटोऽस्तीत्यत्व पटाभावः, सिद्धं तर्द्धं घटोऽस्ती-

<sup>\*</sup> याथात्मेति कः।

त्यनेन पटादोनां बाधितत्वम्। श्रतो बाधफलभूता विषयनिव्यत्ति । व्यवित्तः । मा व्यावक्तमानानामपारमार्थः साधयति। रज्ज्वत् समाचमबाधितमनुवक्ति। तस्मात् समाचातिरेकि सर्वमप-रमार्थम् । प्रयोगश्च भवति, सन् परमार्थोऽनुवक्तमानत्वात् रज्जुसपीदी रज्ज्वादिवत्। घटादयोऽपरमार्थाः व्यावक्तमानत्वात् रज्ज्वायिष्ठानसपीदिवदिति॥

एवं ‡सत्यनुवर्त्तमानानुभूतिरेव परमार्था, सैव सती।
ननु च सकाचमनुभूते विषयतया तती भिन्नम्। नैवं, भेदो हि
प्रत्यचाविषयत्याहुनिरूपत्याच पुरस्तादेव निरस्तः। अत एव
सतोऽनुभूतिविषयभावाऽिष न प्रमाणपदवीमनुसरित। तस्मात्
सदनुभूतिरेव, सा च स्तः सिंडानुभूतित्वात्। अन्यतः सिंडी
घटादिवदननुभूतित्वप्रसङ्गः। किञ्चानुभवान्तरापेचा चानुभूते ने
प्रका कल्पयितुं, स्वसत्त्रयेव प्रकाशमानत्वात्। नह्यनुभूति वर्त्तमाना घटादिवदप्रकाशा दृश्यते, येन परायत्तप्रकाशाभ्युपगम्यत।
अथवं भननुषे, उत्पन्नायामप्यनुभूतो विषयमात्रमवभासते
घटोऽनुभूयतः दृति। निंह कश्चिद्दटोऽयिमिति जानंस्तदानीमेवाविषयभूतामनिद्भावामनुभूतिमप्यनुभवति। तस्माद्दटादिप्रकाशिन्त्याती चनुरादिकरणमनिकर्षवदनुभूतेः सङ्गाव एव

<sup>\*</sup> बार्टितरिति ख॰ ग०-पुस्तकयी ने पथते।

<sup>†</sup> सन्तावातिरेकेण संवेमपरमार्थितित ख •, ग०।

<sup>‡</sup> सत्यनुमानानुभूतिरिति ग॰।

श त्वं मनुषे-इति ख॰।

<sup>§</sup> प्रकार दति ग॰।

इतुः। तदनन्तरमर्थगतकादाचित्कप्रकाशातिशयणिङ्गेनानुभूति-रनुमीयते। एवं तर्हि, अनुभूतेरजड़ाया अर्थवज्जड़लमापद्येत,— इति चेत्, किमिद्भजड़लं नाम। न तावत् खसत्ताचाः प्रकाशा-व्यभिचारः, सुखादिष्यप्रेतसभावात् । न दि कदाचिदपि सुखादयः सन्तो नोपलभ्यन्ते। अतोऽनुभूतिः खयमेव नानुभूयते\*, अर्था-न्तरं सृयतोऽप्यङ्ग्ल्ययस्य स्वात्मसार्थवद्यकावादिति । तदिद्मना-कलितानुभवविभवस्य स्वमतिविज्भितम्। अनुभूतिचतिरेकिणो विषयधर्मस्य प्रकाशस्य रूपादिवदनुपन्थेः। उभयास्यपेतानुभूत्ये-वाभिषयवहारीपपत्ती प्रकाशाखार्थं धर्मकल्पनानुपपत्ते । अती नानुभूतिरनुमौयते, नापि ज्ञानान्तरसिंदा। अपि तु, सर्वं साध-यन्यनुभूतिः स्वयमेव सिध्यति । प्रयोगस, अनुभूतिरनन्याधीन-खधमीयवहारा समम्बन्धादर्थान्तरे तडमीयवहारहेतुलात्, यः खसम्बन्धादर्थान्तरे तद्वभ्रव्यवहारहेतुः स तवोः खिस्निनन्या-धीनो दृष्टः, यथा रूपादि आचुषतादी। रूपादि हि पृथिवादी खसम्बन्धाचाचुषवादि जनयन् खस्मिन रूपादिसम्बन्धाधीनचा-चुषलादौ। त्रतोऽनुभूतिरात्मनः प्रकाशमानले, प्रकाशत—द्ति व्यवहारे च खयमेव हेतु:। सेयं खयंप्रकाशानुभूति नित्या च प्राग-भावाद्यभावात्, तद्भावस स्वतः सिडलादेव । नह्यनुभूतेः स्वतः-प्रागभावः स्वतोऽन्यतो वावगन्तुं शकाते। अनुभूतिः स्वाभावमवगमयन्ती मती तावनावगमयति, तस्याः सन्ते विरी-

<sup>\*</sup> नानुमीयते द्ति ख॰।

<sup>†</sup> प्रकाशाख्यधर्मित ख॰, ग॰।

धादेव तद्भावी नास्तीति कयं स्वाभावमवगमयति । एवमसत्यपि नावगमयति, अनुभूतिः स्वयममती कयं स्वाभावे प्रमाणं भवेत्। नाप्यन्यतोऽवगन्तुं प्रकाते, श्रनुभूतेरनन्यगीचरतात्। श्रस्याः प्राग-भावं साधयत् प्रमाणमनुमूतिरियमिति विषयीक्षत्य तद्भावं साधयेत्, खतः सिद्धलेनेयमिति विषयीकारानईलात् तलागभावी नान्यतः श्रचावगमः। श्रतीरंखाः प्रागभावायभावादुत्पत्तिन ग्रक्यते वत्रामित्यत्पत्तिप्रति \*बन्धाचान्येऽपि भावविकारास्तस्या न न सन्ति। अनुत्यन्नेयमनुभूतिरासनि नानात्वमपि न सहते, व्यापकविरुद्धीपलबेः। नं ह्यनुत्पनं नानाभूतं दृष्टं भेदादीनामनु-भाव्यवेन च रूपादेरिवानुभूतिधमीतं न समावति। अतोऽनु-भूतेरनुभवखरूपत्वादेवान्योऽपि कश्चिदनुभाव्यो नास्या धर्मः । यतो निर्वतनिखिलभेदा संवित् । अत एव नास्याः स्वरूपातिरिक्त याययो जाता नाम कियदस्तीति खप्रकाशक्ष्पा सैवाला, यजड़-वाच अनामवयामं जड्लं संविदि व्यावर्त्तमानमनात्मवमि हि मंविदो व्यावन्तयति॥

नन चाइं जानामीति ज्ञाहता प्रतीतिसिद्धा, मैवं, सा भ्यान्ति- नि सिद्धा रजततेव ग्रुत्तिश्वकास्य, श्रनुभृतेः खात्मनि कहे वायोगात्। श्रती † मनुखोऽइमित्यत्यन्तबहिर्भृतमनुष्यवादिविशिष्टपिष्डात्मा-भिमानवत् ‡ज्ञाहत्वमप्यध्यस्तम्। ज्ञाहत्वं हि ज्ञानिक्रयाकहेत्वं,

<sup>\*</sup> वश्रायान्य—इति ख०, ग०।

<sup>†</sup> तती मनुष्ठीऽइमित्यन्तर्भृतिति ग॰।

र जात्वायध्यसमिति खः।

तच विक्रियात्मनं जड़ं विकारिद्रव्याहङ्कारयन्यस्थमविक्रिये साचिणि चिनातालान नथमिव समावति। दृश्यधीनसिहिला-देव रूपादेरिव कर्नृत्वादे नीत्मधमीतं, सुषुप्तिमूक्कीदावहंप्रत्यया-भावेऽप्यालानुभवद्रभैनेन नालनोऽहं प्रत्ययगोचरत्वम्। कर्देलेऽहं-प्रत्ययगोचरते चालनोऽभ्यपगम्यमाने देहस्येव जङ्लपराक्वाना-मलादिप्रसङ्गी दुष्परिहरः। अहंप्रत्ययगोचरात्कर्तृतया प्रसिद्धा-देहात् \*क्रियाफलस्य स्वर्गादे भीतुरात्मनोऽन्यतं प्रामाणिकानां प्रसिद्धमेव। तथाइमर्थात् ज्ञातुरिप विलचणः साची प्रत्यगात्मेति प्रतिपत्तव्यम् । एवमविक्रियानुभवखरूपस्यैवाभिव्यञ्जको जङ्गेऽ-प्यहङ्कारः खाय्यतया तमभिव्यनिक्त । यात्मस्यतयाभिव्यङ्गा-‡भिव्यञ्जनमभिव्यञ्जनानां खभावः, दर्पणजलखण्डादिहि मुखचन्द्रबिमगोलादिकमात्मस्त्रतयाभित्यनिक्त, तत्कतोऽयं जाना-म्यहमिति स्वमः । खप्रकाशाया अनुभूतेः कथमिव तद्भिव्यङ्ग्र-जड़रूपाइङ्कारेणाभियङ्गात्विमिति मा वीचः, रविकरनिकराभि-यद्मकरतनस्य तदभियञ्जनतीप दर्भनात्। जानकरन्ध-निक्रान्तय्मणिकिरणानां तदभिव्यक्तीनापि करतलेन स्फ्टतर-प्रकाशी हि दृष्टचरः। यतीऽहं जानामीति ज्ञातायमहमर्थः चिन्नातालानी न पारमार्थिको धर्मः, अत एव सुषुप्तिसुत्त्यो-नीन्वेति, तत ेश्चाहमुक्केखिनगमेन स्वाभाविकानुभवमात-

<sup>\*</sup> तत्तत्क्रियेति ख॰।

<sup>†</sup> वत्तव्यमिति ग०।

<sup>‡</sup> चात्रास्थातयाभियञ्जनिति ख॰।

<sup>¶</sup> तद्भियञ्जकलद्र्मगदिति ख॰।

<sup>§</sup> तचाइमुक्केखिति ख॰।

रूपेणात्मावभासते। त्रत एव "सुप्तोत्थितः कदाचित्रामप्य चं न त्रातवानिति परास्थाति। तस्नात् परमार्थतो निरस्तमस्तभेद-विकल्पनिविध्यविन्मात्रेकरम्बूटस्थानित्यसंविदेव स्नाल्या ज्ञात्य-त्रेयज्ञानरूपविविधविचित्रभेदा विवक्तत—इति तन्गूलसूतावि-यानिवर्चणाय नित्यशुद्धबुद्धसुत्तस्वभावब्रह्मात्मेकत्वविद्याप्रतिपत्तये सर्वे वेदान्ता आरस्यन्त—इति ॥

तदिदमीपनिषदपरमपुरुषवरणीयताहितुगुणविशेषविरहिणामनादिपापवामनादूषिताशेषश्रीमुषीकाणामनृधिगतपद्वाक्यस्वरूपतद्ययायात्यप्रत्यचादिसकलप्रमाणहत्ततदितिकत्त्व्यतारूपसमीचीनन्यायमार्गाणां विकल्पासहिविवधकुतकं क्लिक्काल्पतमिति न्यायानुग्रहीतवाक्यप्रत्यचादिसकलप्रमाणहत्त्त्यायात्यविद्विर्नादरणीयम्। तथाहि निविशेषवादिभि निविशेषवस्तुनीदं प्रमाणमिति न शक्यते वत्तं, सविशेषवस्तुविषयत्वात्
सविप्रमाणानाम्॥

यसु, खानुभवसिडमिति खगोष्ठीनिष्ठः समयः, सोऽप्यात्मः साचित्रसिविशेषादेव निरस्तः, ददमहमदर्शमिति केनचिहिशेषण विशिष्टविषयत्वात् सर्वेषामनुभवानाम्। सविशेषोऽप्यनुभूय-मानोऽनुभवः केनचिद् युक्त्याभासेन निर्विशेष—इति निष्कृष्य-माणः सत्तातिरेकिभिः खासाधारणैः खभावविशेषे निष्कृष्ट्य

<sup>\*</sup> सुषुप्तीत्यित इति ख॰।

<sup>†</sup> भेदादिवर्त्तत रति, क० ख०।

<sup>‡</sup> कस्पेति ख॰, ग॰।

—इति निष्कर्ष\*हेतुभूतैः सत्तातिरेकिभिः खासाधारणैः खभावविश्रेषैः सविश्रेष एवावितष्ठते। अतः कै श्विदिश्रेषै-विश्रिष्टस्येव वस्तुनीऽन्ये विश्रेषा निरस्यन्त—इति न कचित्रिवि-श्रेषवसुिसिद्धः। धियो हि धोलं, खयंप्रकाश्रता च, ज्ञातु विषय-प्रकाशनखभावतयोपल्येः, खापमदमुच्छासु च सविश्रेष एवानु-भव—इति खावसरे निपुणतरसुपपादिययामः॥

स्वास्युपगतास्य नित्यलाद्यो ह्यनेकविश्रेषाः सन्त्येव, ते च न वस्तुमानमिति शक्योपपादनाः, वस्तुमात्रास्युपगमे सत्यपि विधामदिविवाददर्शनात् स्वाभिमततिद्वधामदेश्य स्वमतोपपाद नात्, श्रतः प्रामाणिकविश्रेषे विश्रिष्टमेव वस्त्वित वक्तव्यम्। श्रव्यस्य तु विश्रेषेण सविश्रेष एव वस्तुन्यभिधानसामर्थे पद-वाक्यरूपेण प्रवृत्तेः। प्रक्ततिप्रत्यययोगिन हि पदत्वम्, प्रक्रति-प्रत्यययोर्थमदेन पदस्येव विश्रिष्टार्थप्रतिपादनमवर्ज्ञनीयम्। पदमेदश्वार्थमदेनिबन्धनः, पदसङ्घातरूपस्य वाक्यस्यानेकपदार्थ-संसर्गविश्रेषविश्वनि श्रन्दः प्रमाणम्॥

प्रत्यचस्य निर्विकल्पकसिवकल्पकभेदिभिन्नस्य न निर्विशेष-वस्तुनि प्रमाणभावः, सविकल्पकं जात्याद्यनेकपदार्थविशिष्टविषय-त्वादेव सविशेषविषयम्। निर्विकल्पकमिप सविशेषविषयमेव, सविकल्पके स्वस्मिन्नमृतपदार्थविशिष्टप्रतिसन्धानहेतुत्वात्।

<sup>\*</sup> निष्कार्षकेति क०, ग०।

<sup>†</sup> यीगेनैवेति ख॰।

<sup>‡</sup> विशेषविधायिलेनेति क०, ग०।

निर्विकत्यकं नाम केनचिडिशेषेण वियुक्तस्य ग्रहणं, न सर्वेविशेष-रहितस्य, तथाभूतस्य कदाचिद्पि यहणाद्र्यनात्, अनुपपत्ते अ केनचि दिशेषेण द्रमित्यमिति सर्वा प्रतीतिरुपजायते । तिकोण-मासादिसंस्थानविशेषेण विना कस्यचिद्पि पदार्थस्य ग्रहणा-योगात्। अतो निर्विकल्पकमेकजातीयद्रवेषु प्रथमपिण्डयच्णं, दितीयादिपिष्डयहणं सविकल्पकमित्युच्यते। तत्र प्रथमपिण्ड-ग्रहणे गोलादेरनुवन्ताकारता न प्रतीयते, दितीयादिपिण्ड-ग्रहणेष्वेवानुवृत्तिप्रतीतिः, प्रथमप्रतीत्यनुमं हितवसुमं स्थान-रूपगीलादेरन् इत्तिधर्मविशिष्टलं दितीयादिपिण्डय इणावसेय-मिति दितीयादिग्रहणस्य सविकल्पकलं, सास्नादि \*वसुसंस्थान-रूपगोलादेरन्वतिः न प्रथमपिण्डयहणे ग्टह्यत-इति प्रथम-पिग्डयहणस्य निर्विकल्पकलम्। न पुनः मंस्थानरूपजात्यादेरय चणात्, संस्थानक्षपजात्यादेरिप एैन्द्रियकताविशेषात्। संस्था-नेन विना मंखानिनः प्रतीत्यनुपपत्ते यप्रमिष्डयहणेऽपि ससंस्थानमेव वस्तित्यमिति ग्टह्यते । त्रती दितीयादिपिण्ड-यहणेषु गोत्वादेरन्द्रिक्षिधमीविशिष्टता संस्थानवत् संस्थानिवच सर्वदैव ग्टच्चत—द्रति तेषु सविकल्पकत्वमेव। श्रतः प्रत्यच्य कदाचिद्पि न निविशेषविषयत्वम्। अत एव सवेत भिना-भिन्नलमपि निर्क्तम्। दूदमिखमिति प्रतीताविद्मिखंभावयो-रैकां कथमिव प्रत्येतुं भकाते। अनेत्यंभावः सासादिसंस्थान-विशेषस्ति इयं द्रियमिद्मं ॥—इत्यनयोरैकं प्रतीतिपराइत-

<sup>\*</sup> सासादिमहिस्लित कः।

<sup>†</sup> न ग्रद्यत-र्ति क०, ख०।

मेव। तथाहि, प्रथममेव वस्तु प्रतीयमानं सक्लेतर्थाष्ट्रतमेव प्रतीयते, व्यावृत्तिय गोलादिसंखानविशेषविशिष्टतया द्दमिख-मिति प्रतीते:। सर्वत्र विशेषणविशेष्यभावप्रतिपत्ती तयीरत्यन्त-भेदः प्रतीत्येव सुव्यक्तः, तत्र दण्डकुण्डलादयः पृथक्षंस्थान-मंस्थिताः स्वनिष्ठाच कदाचित् कचिद् द्रव्यान्तरविशेषण-तयावतिष्ठन्ते, गोलादयसु द्रव्यसंस्थानतयैव पदार्घभूताः सन्तो द्रव्यविशेषणतयावस्थिताः। उभयच विशेषणविशेष्यभावः समानः, अत एव तयी भेंदप्रतिपत्तिय । द्र्यांसु विशेषः, पृथक-सिद्धि प्रतिपत्तियोग्या दण्डादयः, गोलादयसु नियमेन तदनर्हा-इति, त्रतो वसुविरोधः प्रतीतिपराहत—द्ति प्रतीतिप्रकारनिक्न-वादेवीचिते, प्रतीतिप्रकारी हि द्रदिमित्यिमित्येव सर्वसम्पतः। तदेतत् स्वनारेण, नैकस्मिनसभावादिति सव्यत्तसपपादितम्। प्रत्यच्य सविशेषविषयलेन प्रत्यचादिदृष्टसम्बन्धविशिष्ट्र विषयत्वादनुमानमपि सविशेषविषयमेव, प्रमाणसंख्याविवादेऽपि सर्वाभ्यपगतप्रमाणानामयमेव विषय—द्ति न केनापि प्रमाणिन निर्विशेषवसुसिद्धिः। वसुगतस्त्रभावविशेषेस्तदेव वसु निविशेषमिति वदन् जननीबस्यालप्रतिज्ञावत् खवा विरोधित-मपि न जानाति॥

🌎 🥍 यत्तु, प्रत्यचं सन्माचयाहित्वेन न भेद्विषयं, भेद्य विकल्पा-

<sup>\*</sup> प्रथकस्थितिप्रतिपत्तीति ग०।

<sup>†</sup> एवमिति कः।

<sup>‡</sup> विभिरलादनुमानिमिति ख॰।

<sup>§</sup> प्रतिज्ञायामिवेति ग० ।

महलात् दुर्निरूप—दृत्युक्तम्। तद्पि जात्यादिविशिष्टस्यैव वसुनः
प्रत्यचिषयतात् जात्यादेरेव प्रतियोग्यपेचया वसुनः स्वस्य च
भेद्व्यवहारहितुत्वाच दूरोत्सारितम्। संवेदनवदूपादिवच परच
व्यवहारविशिषहेतोः स्वस्मिन्नपि तद्यवहारहितुत्वं युस्माभिरभ्युपेतं
भेदस्यापि सभवत्येव। श्रत एव नानवस्थान्योन्याश्रयणञ्च। एकचणवतित्वेऽपि प्रत्यच्चानस्य तस्मिनेव चणे वसुभेद्रूपतत्संस्थानगोत्वादेग्टेहोतत्वात् चणान्तर्याद्यं न किञ्चिद्दि तिष्ठति॥

त्रिप चित्रध्यते। यदि च, सन्मात्रातिरे निविष्ण्य विषया प्रतिप चित्रध्यते। यदि च, सन्मात्रातिरे निवस्त संस्थान रूप- जात्यादिलचणो भेदः प्रत्यचे ण न ग्रहीतः, निमित्य खार्थी महिषद्र्यनेन निवर्तते। सर्वो सुप्रतिप चिष्ठ सन्मात्रमेव विषय- यत्र, तुष्पतिप चिष्ठयसहचारिणः सर्वे प्रव्हा एक कप्रतिप चिष्ठ निवर्षते । निज्ञ, त्रु बिष्ठा एक कप्रतिप चिष्ठ निवर्षते । निज्ञ, त्रु बिष्ठा प स्वेदनयो- रेक विषयत्ने नोपरित नस्य ग्रहीत याहित्वात् विश्रेषा भावाच स्मृतिवेलचण्यं न स्थात् । प्रतिसंवदनं विश्रेषा भ्युपगमे प्रत्यच्य विश्रिष्टार्थ विषयत्व मेवा श्रुपगतं भवति। सर्वेषां संवदनाना मेक विषयत्या यामिक नेव संवदने ना श्रेष प्रच्य विश्रिष्ठा स्थात् । भावस्य प्रसच्चेत ॥

न च, चचुषा सन्मानं ग्रह्मते। तस्य रूपरूपिरूपैकार्थसमवेत-पदार्थगाहिलात्। नापि लचा स्प्रावद्दसुविषयलात्। श्रोता-दीन्यपि न सन्मानविषयाणि, किन्तु भन्दरसगन्धनचणविशेष-

<sup>\*</sup> वैजन्णाभावादिति ग०। पाठीऽयं न माधुतरः।

विषयाखीव। अतः सन्मानस्य च याहकं न किञ्चिदिह दृश्यते। निर्विशेषसन्मातस्य च प्रत्यचे णैव यहणे ति दिषयागमस्य प्राप्त-विषयत्नेनानुवाद्वत्वमेव स्थात्, सन्मात्रब्रह्मणः प्रमेयभावसः। तती जड़लनाशिलादयस्वयैवीकाः। श्रती वसुमंस्थानरूप-जात्यादिलचणभेदविशिष्टविषयमैव प्रत्यचम्। संखानाति-रेकिणोऽनेके खेकाकारवृद्धिबोध्यस्यादर्शनात् तावतेव गोलादि-जातिव्यवहारोपपत्तरितरेकवादेऽपि संखानख सम्पृति-पत्रवाच संखानमेव जातिः। संखानं नाम खासाधारण-रूपमिति यथावसु संखानमनुसन्धेयम्। जातियद्यीनैव भिन-इति व्यवहारमभवात् । पदार्थान्तरादर्भनाद्यान्तर-वादिनाप्यस्पुपगतलाच गोलादिरेव भेदः। ननु च, जात्यादि-रेव भेदश्वेत्, तिसान् ग्टहीते तद्यवहार्वत्! भेदव्यवहारीऽपि स्यात्। सत्यं, भेद्य व्यविज्ञयत एव, गीलादिव्यवहारात्। गोलादिरेव हि सक्लेतरस्य व्याव्यक्तिः, गोलादी ग्रहीते सक-लेतरसजातीयबुद्धिव्यवहारयीर्निर्देतेः। भेदग्रहणेनैव ह्यभेद-निव्यत्तिः। अयमसाद्भिन-इति तु व्यवद्यारे प्रतियोगिनिर्दे-यस्य तर्पेचलात् प्रतियोग्यपेचया भिन्न-इति व्यवहार-इत्यतम्॥

यत् पुनः, घटादीनां विशेषाणां व्यावर्तमानलेनापारमार्थः
मुत्तं, तदनालीचितवाध्यवाधकभावव्याव्यसमुव्वत्तिविशेषस्य

<sup>\*</sup> प्रमेयभावसीदिति ख॰।

<sup>†</sup> पदार्था नरवादिनामभ्युपगनायलाचेति ख॰।

<sup>‡</sup> व्यवहारादिति ग०।

भानित \*प्रकल्पितम्। द्वयो र्ज्ञान यो हि विरोधे वाध्यवाधक-भावो, वाधित खेव व्यावृत्तिः। यत्र घटपटा दिषु देशकाल भेदेन विरोध एव नास्ति, यस्मिन् देशे यस्मिन् काले यस्य सङ्गावः प्रतिपत्रस्तिस्मिन् देशे तस्मिन् काले तस्याभावः प्रतिपत्रश्चेत्, तत्र विरोधा दलवतो वाधकत्वम्, बाधितस्य च ! निवृत्तिः। देशा-न्तरकालान्तरसम्बन्धितयानुभूतस्यान्यदेशकाल योरभावप्रतीतौ न विरोध—इति कथमत्र वाध्यवाधकभावः, अन्यत्र निवृत्त-स्यान्यचः निवृत्तिवा कथमुच्यते। रज्जुसपी दिषु तु तद्देशकाल-सस्यितयेवाभावप्रतीते विरोधो वाधकत्वं व्यावृत्तिश्चेति, देश-कालान्तरदृष्टस्य देशकालान्तरव्यावक्तमानत्वं मिष्यात्वव्याप्तं न दृष्टिमिति न व्यावक्तमानत्वमानमपारमार्थः हितुः॥

यत्तु, अनुवर्त्तमानत्वात् सत्यरमाथ-इति तत् सिडमेविति न साधनमहिति, श्रतो न सन्मात्रमेव वस्तु, अनुभूतिसि हिशेषयो श्रु विषयविषयिभावेन भेदस्य प्रत्यचिसि ह्वताधितत्वाच अनु-भूतिरेव सतीत्येतद्पि निरस्तम्॥

यत्तु, अनुभूतेः स्वयंप्रकायत्वसृत्तं, तिह्वयप्रकायनवेलायां ज्ञातुरात्मनस्तदेव∥, न तु सर्वेषां सर्वदा तथैवेति नियमोऽस्ति।

<sup>\*</sup> परिकल्पितिमिति ख॰, ग॰।

<sup>†</sup> तिम्रहिति ख॰।

<sup>‡</sup> अन्यन देशानारे निवित्ति ख॰।

प अपारमार्थाहेतुरिति ग॰।

<sup>§</sup> अनुभूतित दिषययी स्रेति ग॰।

<sup>।</sup> तथेवेति ख०, ग०।

हानोपादानादि लिङ्गकानुमानज्ञानविषयलात्, परानुभवस्य खानुभवस्याप्यतीतस्याज्ञासिषमिति ज्ञानविषयत्वद्रभनाच। अतीऽनुभूति खेत् स्वतः सिद्धित वत्तं न शकाते, अनुभूतेरनु-भाव्यलेऽननुभूतिलमपि \* दुरुत्तम्। खगतातीतानुभवानां पर-गतातीतानुभवानाञ्चानुभाव्यत्वेनाननुभूतित्वप्रसङ्गात्। परानु-भवानुमानानभ्यपगमे च यब्दार्थसम्बन्धग्रहणाभावेन समस्त-प्रब्द्यवहारोच्छेदप्रमङ्गः। याचार्यस्य ज्ञानवत्त्वमनुभूय<sup>†</sup> तदुपसत्तिय क्रियते, सा च नोपपद्यते। नचान्यविषयलेऽननु-भूतित्वम्। श्रनुभूतित्वं नाम वर्त्तमानद्रशायां खसत्तयैव स्वात्रयं प्रति प्रकाशमानलं, स्वयत्त्रयेव स्वविषयसाधनलं वा। ते चानुभवान्तरानुभाव्यत्वेऽपि खानुभवसिंदे नाषगच्छत—इति नानुभूतिलमपगच्छति, घटा देखननुभूतिलमेव तत्स्रभाव-विरहात् नानुभाव्यलात्, तथानुभूतिरननुभाव्यलेऽपि अननु-भूतित्वप्रसङ्गा दुर्वारः। गगनकुसुमादेरननुभाव्यस्थाननुभूति-वात्। गगनकुसमादेरननुभूतिवमसत्वप्रयुक्तं, नाननुभायव-प्रयुक्तमिति चेत्—एवं तिह <sup>¶</sup> घटादेरप्यननुभूतिलिनबन्धन-मज्ञानाविरोधिलमेव नानुभाव्यलमित्यास्वीयताम्। अनुभूते-रनुभाव्यलेऽज्ञानाविरोधिलमपि तस्या घटादेरिव प्रसच्यत—

<sup>\*</sup> चननुभतिलमित्यपीति ग०।

<sup>†</sup> ज्ञानव चमनुमाय तदुत्य त्तिरिति ग०। तदुपपत्तिरिति ख०।

i नापगच्चत-र्तीत ग॰।

<sup>¶</sup> घटादेरप्यज्ञानाविरीधिलमेवाननुभूतिलनिवस्थनं प्रज्ञानामनुभायलमित्याः स्थीयतामिति ख॰।

द्रति चेत्, अननुभायलेऽपि गगनकुसुमादेरिवाज्ञानाविरोधिल-मपि प्रसच्चत—एव । अतोऽनुभायलेऽननुभूतिलिमित्युपहास्यम्॥

यत्, संविदः स्वतःसिद्धायाः प्रागभावायभावादुत्पत्ति निर- 500 h-3 स्रोते, तदस्यस्य जात्यन्येन यष्टिः प्रदीयते । प्रागभावस्य प्राह्तका-भावादभावी न प्रकात वत्तुम्, अनुभूत्येव ग्राहणात्\*। कथमनु-भूतिः सती तदानीमेव स्वाभावं विरुद्धमवगमयतीति चेत्, न ह्यनुभूतिः खसमानकालवर्त्तिनमेव विषयीकरीतीत्यस्ति नियमः, त्रतीतानागतयोरविषयत्वप्रसङ्गात्। अथ मन्यसं, अनु-भूतिप्रागभावादेः सिध्यतसत्समकालभावनियमोऽस्तीति, किं त्वया क्विदेवं दृष्टं येन नियमं ब्रवीषि। इन्त, तर्हि तत एव दर्भनात् प्रागभावादिः सिष-इति न तदभावनिक्ववः। तलागभावच तलमका सर्वानिमनुमत्तः को ब्रवीति । इन्द्रिय-जनानः प्रत्यच्य च्रीष स्वभावनियमी, यत् स्वसमानकाल-वर्त्तिनः पदार्थस्य याह्नललं, न मर्वेषां ज्ञानानां प्रमाणानाञ्च, स्मरणानुमानागमयोगिप्रत्यचादिषु कालान्तरवर्त्तिनीऽपि यहण-द्रभेनात्। श्रत एव च प्रमाणस्य प्रमेयाविनाभावः। न हि प्रमाणस्य स्वकालविनां शिवनाभावीऽर्धसम्बन्धः। श्रीप त यद्देशकालादिसम्बन्धितया चोऽयोंऽवभासते तस्य तयाविधाकार-मिष्यालप्रत्यनीकता। अत इदमपि निरस्तं, स्रितिन बाह्य-विषया, नष्टेऽप्यर्थे स्तिदर्भनादिति। त्रयोचेता, न तावत्

<sup>\*</sup> प्रचलादिति ख०, ग०।

वं चारीचान-इति ख्।

संविद्यागभावः प्रत्यचावनेयः, अवर्तमानत्वात्। न च प्रमाणा-न्तरावनेयः, लिङ्गायभावात्। न हि संविद्यागभावव्याप्तमित्त लिङ्गमुपलभ्यते, नानुपलिध्यर्पि\* कस्यचिद्यृश्यते, न चागमस्त-दिषयो दृष्टचरः। अतस्त्रव्यागभावः प्रमाणाभावादेव न सेत्य-तोति। यद्येवं स्वतः सिद्दत्वविभवं परित्यच्य प्रमाणाभावेऽविक्रदृश्चेत्, योग्यानुपलस्थ्यत्वाभावः समर्थित—दृत्युपशास्यतु भवान्॥

किञ्च, प्रत्यच्जानं स्वविषयं घटादिनं स्वसत्ताकाले‡ सन्तं साध्यत् तस्य न सर्वदा सत्तामवगमयत् दृष्यत—इति घटादेः पूर्व्वीत्तरकालसत्ता न प्रतीयते, तद्प्रतीतिञ्च संवेदनस्य काल-पिरिच्छिन्नतया प्रतीतेः। घटादिविषयमेव संवेदनं स्वयं कालान-विच्छनं प्रतीतं चेत्, तत्संवेदनविषयो घटादिरिप कालान-विच्छनं प्रतीयत—इति नित्यः स्थात्। नित्यं चेत् संवेदनं स्वतः सिद्धं, नित्यमित्येव प्रतीयते, नच तथा प्रतीयते। एवमनुमानादि संविद्येऽपि कालानविच्छनाः प्रतीताञ्चेत्, स्वविषयानिष कालानविच्छनान् प्रकाभयन्तीति ते सर्वे कालानविच्छना नित्याः स्यः, संविद्नुक्षपस्कष्णवादिषयाण्याम्। न चनिविषयाण्यां संवित् काचिद्सि, अनुपलच्येः। विषय-प्रकाभनस्वभावतयेवीपलच्येरेव हि संविदः स्वयंप्रकाभता

<sup>\*</sup>नानुपपत्तिरिति ग०।

<sup>†</sup> प्रमाणाभावे च रूढिथेदिति ग०।

<sup>‡</sup> खसताकाले साधयदिति ग॰।

<sup>॥</sup> अनुमानाधीनसंविदीऽपीति क०, ख०।

<sup>¶</sup> निर्विषयप्रकाशता संविदिति ग०।

समर्थिता, संविदी विषयप्रकाश्यनसत्ता स्वभावविरहे सित खयंप्रकाश्वासि देः, श्रनुभूतेरनुभवान्तराननुभाव्यवाच्च संविदः तुच्छतेव स्थात्। न च स्वापमदमूर्क्का दिषु सर्वविषयश्र्न्या केवलैव संवित् परिस्कुरतीति वाचं, योग्यानुपलब्धिपराक्तत-वात्!, तास्विप दशास्त्रनुभूतिरनुभूता चेत्, तस्याः प्रबोध-समयेऽनुसन्धानं स्थात्, न च तदस्ति॥

नन्तनभूतस्य पदार्थस्य सारणिनयमो न दृष्टचरः, श्रतः सारणाभावः कथमनुभवाभावं साधयेत्,—उच्यते। निष्किल-संस्कार्‡ितरस्क्षितिकरदेहिवगमादिप्रवकहेतुविरहेऽप्यसारणिनयमान्त्रभवाभावमेव साधयित। न केवलमस्मरणिनयमा-दृत्तभवाभावः, सप्तोत्थितस्थ्यन्तं कालं न किञ्चिद्दहमज्ञा-सिषमिति प्रत्यवमभ्रेनेव सिद्धः। न च सत्यप्यनुभवे तद्सारणिनयमो विषयावच्छेदिवरहादहङ्कारिवगमादित भ्रव्यवमभ्रेनेव सिद्धः। न च सत्यप्यनुभवे तद्सारणिनयमो विषयावच्छेदिवरहादहङ्कारिवगमादित भ्रव्यते वक्तुम्, श्र्यान्तराज्ञभवस्यार्थान्तराभावस्य चानुभ्रतार्था-न्तरास्मरणहेतुत्वाभावात्, तास्विप द्रशास्त्रहमर्थीऽनवक्तत—दित च वच्यते॥

ननु खापारिद्शाखिप सिवशिषीऽनुभवीऽसीति पूर्वमुक्तं, सत्यमुक्तं है, सतु आलानुभवः सविषय एव स्थापियथिते,

<sup>\*</sup> प्रकाशतेति ख॰। प्रकाशकतेति, ग॰।

<sup>†</sup> पराहतलादिति ख०, ग०।

<sup>‡</sup> तिरस्त्रतदेहित ग०)

श प्रत्यवसर्षे सित ग०।

<sup>§</sup> चत्यमुक्तामित्ययमंशी गचिकितपुस्तके न दश्यते !

इहं तु सकलविषयविरहिणी निरायया च संवित्रिषिध्यते। केव-जैव संविदालानुभव-इति चेत्र, सा च साश्रयेति द्युपपाद-यिष्यते। त्रतोऽनुभूतिः सती खयं खप्रागभावं न साध्यतीति प्रागभावासि दिनं यक्यते वक्तम्। अनुभूतेरनुभाव्यत्वसभवीपपा-द्नेनान्यतोऽष्यसिं िन्रस्ता, तस्नात्र प्रागभावायसिंद्या संवि-दोऽनुत्यत्तिरपपत्तिमतो। यदपास्या अनुत्यत्या विकारान्तर-निरसनं, तदप्यन्पपनं प्रागभावे व्यभिचारात्, तस्य हि जन्मा-भावेऽपि विनाशी दृश्यते। भावेष्विति विशेषणे तर्भे कुश्चलता-विष्कृता भवति । तथा च, भवद्भिमता अविद्यानुत्पन्नैव विविध-विकारासदं तलज्ञानीदयादन्तवती चेति तस्यामनैकान्खं, तद्धि-काराः सर्वे मिष्याभूता—इति चेत्, किं भवतः परमार्थभूतीऽष्य-स्ति विकारः, येनैति दिशेषणमधेवद्भवति, न ह्यसावस्थपगम्यते। यद्ष्यनुभूति \*रजंड्लात् खिसान् विभागं न सहत—दूति, तदिप नीपपद्यते। 'अजङ्खेवालनी देहेन्द्रियादिभ्यी विभक्तत्वादना-दिलेन चास्यपगताया ऋविद्याया आत्मनी व्यतिरेकस्यावस्था-अयणीयलात्, स विभागी मिथारूप—इति चेत्, जनमातिबदः परमार्थविभागः किं कचित् दृष्टस्वया। अविद्याया आत्मनः परमार्थती विभागाभावे हि वसुती द्यविद्येव स्थादात्मा, अबा-धितप्रतिपत्तिसिडदृष्यभेदसमर्थनेन दर्शनभेदीऽपि समृर्थित एव, क्रेयभेदाच्छेदनभेदवत्। यदपि नास्या दशेर्दृ शिस्तरूपाया

<sup>\*</sup> अजलादिति ख॰, ग॰।

र् अजस्येविति ख०, ग०।

<sup>‡</sup> प्रतिबच्च — द्ति ख॰, ग॰।

दृश्यः कश्चिद्रिष धर्मीऽस्ति, दृश्यलादेव तेषां न दृशिधर्मालमिति च तद्रिष स्वाग्व्यपगतः प्रमाणिसि वित्यलस्वयंप्रकाश्यलाद्दिधर्मी-रूभयम् ने नान्तिकम् । न च ते संवेदनमा चं स्कूपभेदात्, स्वस-त्त्रयेव स्वाश्ययं प्रति कस्यचिद्दिषयस्य प्रकाश्यनं हि संवेदनम् । स्वयंप्रकाश्यता तु स्वसत्त्रयेव स्वाश्रयाय प्रकाश्यमानता, प्रकाश्यच चिद्चिद्शेषपदार्थमाधारणं व्यवद्यारानुगुण्धं, सर्वकालवर्त्त-मानत्वं हि नित्यलम्, एकत्वमेकमंस्यावच्छेद—दृति, तेषां जङ्लाद्यभावक्षपतायामिष तथाभूतरेषि तश्चेतन्य प्रमामृतेरय-ने कान्त्यमपरिद्यार्थम् । संविदि तु स्वक्षपातिरे वेण जङ्लादि-प्रत्यनोकत्वमित्यभावक्षपो भावक्षपो वा धर्मी नाभ्यपेतस्वेत् तिविधीक्या किमिष नोकं भवेत्॥

श्रिव संवित् सिध्यित वा न वा। सिध्यित चेत्, सधमीता स्थात्, नो चेत्, तुच्छता गगनकुसुमादिवत्। सिडिरेव संविदिति केत्, कस्य कं प्रतीति वत्तव्यम्। यदि न कस्यचित् कञ्चित् प्रति सा, तर्हि न सिडिः, सिडिहि प्रत्नतिमव कस्यचित् कञ्चित् प्रति सा, तर्हि न सिडिः, सिडिहि प्रत्नतिमव कस्यचित् कञ्चित् प्रति भवति। श्राक्षन इति चेत्, कोऽयमात्मा। ननु संविदेविद्युक्तं, सत्यमुक्तं, दुरुक्तन्तु तत्। तथा हि, कस्यचित् पुरुषस्य किञ्चि-दर्यजातं प्रति सिडिरूपतया तत्सम्बन्धिनी सा संवित् स्वयं कथिमवात्मभावमनुभवेत्। एतदुक्तं भवति, श्रनुभूति-रिति स्वाश्ययं प्रति स्वसङ्गाविनैव कस्यचिद्दसुनी व्यवहारान्नुगुखापादनस्वभावो ज्ञानावगितसंविदाद्यपरनामा सकर्मकी-

<sup>\*</sup> धमारनेकान्तिकसिति ख॰।

<sup>†</sup> चेतनानन्यधर्मभूतेरिति ख॰।

ऽनुभवितुरात्मनी धर्माविशेषः, घटमहं जानामीममधमवगच्छामि, घटमहं संवेद्योति सर्वेषामात्मसाचिनः प्रसिद्धः। एतत्स्वभावतया हि तस्याः स्वयंत्रकाणता भवतायुपपादिता। अस्य सक्रमेकस्य कर्षभीविशेषस्य \*कर्मात्ववत् कर्त्त्वमपि दुवेटिमिति। तथा ह्यस्य कर्त्रः स्थिरतं कर्दधर्मस्य संवेदनास्यस्य सुखदुःखादे-रिवीत्यत्तिस्थितिनिरीधा ययचमो च्यन्ते। कर्दस्थैयनावत् स एवायमधः पूर्वं मयानुभूत- इति प्रत्यभिज्ञां खिडम्, अहं जाना म्यहमज्ञासिषं, ज्ञातुरेव ममेदानीं ज्ञानं नष्टमिति च संवि-दुलास्यादयः प्रत्यचिसद्धा—इति कुतस्तदैक्यम्। एवं चणः भिक्तिचाः संविद आसलाभ्युपगमे पूर्वेद्युद्धमिद्मपरेद्युरिद-महमद्रीमिति प्रत्यभिज्ञा च न घटते। श्रन्येनानुभूतस्य न ह्यन्येन प्रत्यभिज्ञानसमावः । किञ्च, अनुभृतेरात्मलाम्थुपगमे तस्रा नित्य-लेऽपि प्रतिसन्धानासभवसदवस्यः, प्रतिसन्धानं हि पूर्व्वापर-कालस्थायिनमन्भवितारमुपस्थापयति, नानुभृतिमाचम्। ऋइ-मेवेदं पूर्व्वमणन्वभूविमिति भवतोऽनुभूते न ह्यनुभवित्वतिष्ठम्, अनुभूतिरनुभूतिमात्रमेव। संविन्नाम काचिनिराश्रया निर्विषया वा अत्यन्तानुपन्धेर्न सम्भवतीत्युक्तम्। उभयास्यपगता संवि-देव आले खपल अपराइतम्, अनुभूतिमात्रमेव परमाय - इति निष्कर्षे हेलाभासाय निराक्ताः॥

ननु, चाहं जानामोत्यसायत्यये योऽनिद्मंगः प्रकारीक-रमित्रपदार्थः स श्राता। तिसिंसद्वनिर्भासिततया युषदर्थ-

<sup>\*</sup> कर्मभाववदिति ख॰, ग॰।

<sup>†</sup> प्रत्यभिजापत्यचिषद्विति ख॰, ग॰।

लचणीऽहं जानामीति सिध्यत्रहमर्थिकातातिरेकी युभद्र्य एव। नैतदेवम्। श्रहं जानामीति धर्मधर्मितया प्रत्यचप्रतीति-विरोधादेव। किञ्च,

ग्रहमधी न चेदात्मा प्रत्यक्त नातानी भवेत्। अहं बुद्धा परागर्थात् प्रत्यगर्थी हि भिद्यते ॥ निरस्ताखिलदुःखोऽहमनन्तानन्दभाक् खराट्। भवेयमिति मीचार्थी अवणादी प्रवर्त्तते॥ श्रहमर्यविनाशयेकोच-द्रत्यध्यवस्यति। अपसर्पेट्सी मोचक्याप्रस्तावगन्धतः॥ मयि नष्टेऽपि मत्तीऽन्या काचिज् ज्ञितरवस्थिता। इति तल्राप्तये यतः कस्यापि न भविष्यति॥ विसम्बन्धितया ह्यस्याः सत्तादि ज्ञिप्तितादि च। खसम्बन्ध \*वियोगे तु ज्ञिप्तिरेव न सिध्यति॥ क्ते न के यस पामावे च्छेदनादेरिमिडिवत्। अतोऽहमर्थी जातैव प्रत्यगालेति निश्चितम्॥ विचातारमरे केन †जानास्येवेति च श्रुतिः। एतद् यो वित्ति तं प्राज्ञः चेत्रच— इति च स्पृतिः॥ जा नाला श्रुतेरित्यारभ्य सूत्रकारोऽपि वच्यति। इन्हें ज्ञोऽत—एवे‡त्यतो नाता ज्ञितमात्रमिति स्थितम्॥ अहं प्रत्ययसिद्धी ह्यसदर्थः, युप्पव्यत्ययविषयी युप्पदर्थः,

<sup>\*</sup> खसन्विधीत खः।

<sup>†</sup> विजानीयादिति ख॰।

<sup>‡</sup> एव तती नात्मिति ख॰।

तत्राइं जानामीति सिडी जाता युषद्धे -द्रौत वचनं, जननी मे बन्धेतिवत् व्याहतार्थञ्च । न चामी ज्ञाताहम यौरन्याधीनप्रकाशः, ख्यंप्रकाशलात्। चैतन्यख्भावता हि ख्यंप्रकाशता, यः प्रका-ग्रखभावः सोऽनन्याधीनप्रकाशी दीपवत्। न हि दीपादेः खप्रभावलनिर्भासितेलेन अप्रकाशिलमन्याधीनप्रकाश्रवञ्च। किं तर्हि, दीपः प्रकाशस्मावः खयमेव प्रकाशते, श्रन्यानपि प्रका-श्रयति प्रभया। एतदुक्तं भवति, यथैकमेव तेजोद्रव्यं प्रभापमा-वद्रेपणावतिष्टते, यद्यपि प्रभा प्रभावद्वयगुणभूता, तथापि तेजी-द्रव्यमेव, न श्रीक्षादिवत् गुणः, स्वाययादन्यचापि वर्त्तमान-वाद्रपवत्वाच, गौलगादिधर्मवैधर्मात्रकाशवत्वाच तेजोद्रय-मेव, नार्यान्तरम्। प्रकाशवत्तं च खसक्पस्यान्येषाच प्रकाश-कलात्, अस्यास्तु गुणलयव हारी नित्यतदाश्रयत्वतच्छेषलनिव-न्धनः। न चात्रयावयवा एव \*विशीणाः प्रचरन्तः प्रभेत्य्चन्ते, मणियुमणिप्रस्तीनां विनाशप्रसंगात्। दीपेऽप्यवयविप्रतिपत्तिः कदाचिदपि न स्यात्, न हि विश्वरणस्त्रभावावयवा दीपाश्वतुरं-गुलमावनियमेन पिष्डीभूता ऊर्द्व मुत्रम्य ततः पश्चा युगपदेव तिर्थगृद्धमधस्त्रेकरूपा विश्रीणीः। प्रचरन्तीति वक्तं प्रचाते। सप्रभाका एव दीपाः प्रतिचणमृत्पना विनश्यनीति पुष्कलकारणक्रमीपनिपातात् तिहनामे विनामश्रावगम्यते। प्रभायाः खात्रयसमीपे प्रकाशाधिकामी ष्णाधिकामित्वा व्यवस्थि-

<sup>\*</sup> विशिष्यमाणा इति कः।

<sup>†</sup> विशीर्थमाणा इति कः।

व्यवस्थाप्यम्, अग्यादीनामीक्णादिवत्। एवमात्मा चिद्रप एव चैतन्यगुण-इति। चिद्रपता हि खयंप्रकायता। तथा हि श्रुतयः, स यथा सैन्यवंघनोऽनन्तरोऽबाह्यः क्षत्स्रो रसघन एव। एवं वा व्राप अरे त्रयमालानन्तरीऽबाह्यः क्षत्सः प्रज्ञानघनी विज्ञानघन-एव। श्रवायं पुरुषः स्वयंच्योतिर्भवति। न विज्ञातुर्विज्ञाते- हैं ने विज्ञातुर्विज्ञाते- हैं ने विज्ञातुर्विज्ञाते विपरिजोपो विद्यते। अय यो वेदेदं जिन्नाणीति स आला। अ कतम आला योऽयं विज्ञानमयः प्राणिषु हृद्यन्तज्यीतिः पुरुषः । १००० एष हि द्रष्टा श्रोता रसयिता घाता मन्ता बोडा कर्ता विज्ञा । नाला पुरुषः। विज्ञातारमरे केन विजानीयात्। जानात्ये-वायं पुरुषः। न पश्ची सृत्युं पश्चिति न रोगं नोत दुःखताम्। स उत्तमः पुरुषो नोपजनं सार्तिदं यरोरम्। एवमेवास्य परिद्रष्ट्रिमाः षोड्य कलाः पुरुषायणाः पुरुषं प्राप्यासं गक्काना । तसादा एतसामानीमयादन्यीऽन्तर आला विज्ञान- ने म मय—इत्याद्याः। वच्यति च, ज्ञीरत एवति। ग्रतः ख्यंप्रकामी-ऽयमाला ज्ञातैव, न प्रकाशमातम्। प्रकाशलादेव कस्यचिदेव भवेत् प्रकाशः प्रदीपादिप्रकाशवत्, तसात्रात्मा भवितुम हित संवित्। संविद्नुभूतिज्ञानादियव्दाः सम्बन्धियव्दा—इति च शब्दार्थविदः। न हि लोकवेदयोजीनात्यादेरकर्मकस्याकर्द-कस्य च प्रयोगी दृष्टचरः॥

यचीतम्, श्रजङ्तालं विदेवात्मेति । तत्रेदं अप्रष्ट्यम्, श्रज- अव ङ्त्वमिति निमभिप्रेतम् । खसत्ताप्रयुत्तप्रकाशत्वमिति चेत्, तथा सति दीपादिष्वनेकान्यं, संविद्तिरिक्तप्रकाशधर्मानभ्यपगमे-

<sup>\*</sup> इष्टव्यमिति ख॰। पाठीऽयं चंख्यावताममामुख्यमाद्धाति।

नासि बिंदिरोध स। अव्यभि चिरित प्रकाश सत्ता का समि स्वादिषु व्यभि चारा तिरस्तम्। "ययु चेत, स्वादिरव्यभि चिरित प्रकाशी- प्रवास्ती प्रकाश मानत्या घटादि रिव जड़ लेन नासित। ज्ञानं किं स्वसी प्रकाश ते, तद्दि हान्यसी वा, अहम ये स्व ज्ञातुरव-भासते, अहं स्वीतिवत् जानास्य हमिति। अतः स्वसी प्रकाश मानल से वं स्वादित्व का नास्य हमिति। अतः स्वसी प्रकाश मानल से वं स्वादित्व का बोऽहम ये एवा सा। ज्ञानस्यापि प्रकाश ता तस्य स्वादे रिव स्वायय नेतनं प्रति प्रकाश ति स्व ज्ञानस्य हि ज्ञानस्य स्वादे रिव स्वायय नेतनं प्रति प्रकाटल मितरं प्रति अप्रकटल च। अतो न ज्ञितिमात्सा । अपि तु, ज्ञातैवा हम ये:॥

श्राप्त श्रय यदुक्तम्, अनुभूतिः परमार्थतो निर्विषया निराश्रया च सती भाल्या ज्ञात्वतयावभासते रजततयेव श्रक्तिः, निर्धिष्ठानभ्रमानुपपत्तेरिति । तद्युक्तं, तथा सति अनुभवसामानाधिकर्ण्वेनानुभविताइमर्थः प्रतीयेत अनुभूतिरहमिति, पुरोऽवस्थितभास्तरद्रव्याद्याकारतया रजतादिरिव । अत्र तु, पृथगवभासमानैवेयमनुभूतिरर्थान्तरमहमर्थं विश्विनष्टि, दण्ड दव देवदत्तम् । तथा
स्वनुभवाम्यहमिति प्रतीतिः । तदेवमस्मद्र्यमनुभूतिविश्रिष्टं प्रकाश्रयवनुभवाम्यहमिति प्रत्ययो दण्डमाने दण्डो देवदत्त—द्रति
प्रत्ययविद्रशेषणभूतानुभूतिमानावलम्बनः कथमिव प्रतिज्ञायेत ॥

यद्प्युतं, खूनोऽहमित्यादिदेहालाभिमानवत एव ज्ञात्ट-त्वप्रतिभामनात् ज्ञात्तत्वमिप मिथ्येति । तद्युत्तम्, आसतया-

<sup>\*</sup> यदुचितिति ख॰। पाठान्तरमेतत् नान्तरमावर्जयित ।

<sup>†</sup> खन्यसिन्निति गः।

भिमताया \* श्रनुभूतेरिप मिथालं स्थात्, तद्दत एव प्रतीते:। सक्तेतरीपमिद्दितलज्ञानाबाधितलेनानुभूतेने मिथ्यालिमिति चेत्, हन्तेवं मित तदबाधादेव ज्ञात्रलमिप न मिथ्या॥

यद्युत्तम्, अविक्रियस्यामनी ज्ञानिक्रयाकर्देलक्ष्णं ज्ञात्तं निक्रम्यामनित्रं जड़ं विकारास्यदाव्यक्तपरिणामाइङ्कारस्य स्थि स्थिति न ज्ञात्त्वमास्ननः। अपि त्वन्तःकर्णक्ष्पस्याइङ्कारस्य। कर्देत्वादिई क्ष्पादिवद्दृश्यधमः, कर्देत्वे
चाइंप्रत्ययगोचरत्वे चास्मनीऽस्युपगस्यमाने देइस्थेव अनास्त्वपराक्षजड़तादिप्रसङ्गञ्चित। नैतदुपपद्यते, देइस्थेवाचेतनत्वप्रक्षतिपरिणामित्वदृश्यत्वपराक्षः पराधित्वादियोगादन्तः करणक्ष्पस्याइङ्कारस्य, चेतनासाधारणस्त्रभावताच ज्ञात्त्वस्य। एतदुक्तं भवति,
यथा देइादिईश्यत्वपराक्षादिभिईतिभिक्त्वस्यनीकद्रष्टृत्वप्रत्यक्वादिविच्यते, एवमन्तः करणक्ष्पाइंकारोऽपि तदृश्यात्वादिव
तैरेव इतिभिक्तस्मादिवच्यत—इति। अतो विरोधादेव न ज्ञात्वत्वमचङ्कारस्य, द्यात्ववत्। यथा, द्यात्वं तत्कर्मणोऽइङ्कारस्य
नास्युपगस्यते,। न च ज्ञात्यत्वं विक्रियास्यकं, ज्ञात्वं हि ज्ञानगुणाश्ययत्वं, ज्ञानं चास्य नित्यस्य स्वाभाविकधर्मत्वेन नित्यं,

वश्रा द्वा द्वा का व व व व विशेषो प्रमुखना ॥ ह

<sup>\*</sup> जातास्यत्याभिस्थापनाया र्ति ख॰।

<sup>†</sup> श्चितमिति खंं।

<sup>‡</sup> पराह्वादिकयोगादिति ख॰।

ग तद्यवादेवेति ग०।

<sup>§</sup> तत्करणाहङारस्येति ग॰।

नित्यलं चामनी, नामा अतिरित्यादिषु वेच्येति। जीऽत एवे-त्यत्र, ज्ञ-इति व्यपदेंगेन ज्ञानगुणात्रयलं च खाभाविकमिति वच्यति। त्रस्य ज्ञानस्वरूपस्यैव मणिप्रस्तीनां प्रभाययलिमव र्जानाययलम्यविरुद्धमित्यतम्। स्वयमपरिच्छित्रमेव ज्ञानं सङ्गीचिवनागार्हमिल्पपाद्यियामः। त्रतः, चेत्रज्ञावस्थायां कर्मणा सङ्ग्रचितस्र एं तत्तत्कर्मानुगुणतरतमभावेन वर्तते, तचेन्द्रयदारेण व्यवस्थितिममिन्द्रयदारज्ञानप्रसरमपेच्यो-द्यास्तमयव्यपदेशः प्रवर्तते । ज्ञानप्रसरे तु कर्दं तमस्येव, तच न खाभाविकम्, अपितु कमेक्ततिमत्यविकियस्वरूप एवाला। एवं क्ष्पाविक्रियासमं ज्ञादलं ज्ञानखरूपस्यासन—एवेति न कदाचिदपि जङ्खाइङ्कारस्य ज्ञात्वसमावः। जङ्खभावस्या-हङ्कारस्य चिलनिधानेन तच्छायापत्या तलभव-इति चेत्, क्यें चिच्छायापत्तिः, किमहङ्कारच्छायापत्तिः संविदः, उत संविच्छायापत्तिरहङ्कारस्य। न तावत् मंविदः, संविदि चारतानभ्यपगमात्, नाष्यहङ्कारस्य, तस्य जंडस्य उत्तनीत्या जात्वायोगात्, दयोरप्यचा जुषलाच । न ह्यचा जुषाणां काया दृष्टा। त्रयाग्निसम्पर्काद्यःपिष्डीश्णाविचत्सम्पर्कात् ज्ञात-लोपलब्धिरिति, <sup>¶</sup>नैतत्, संविदि वासवज्ञात्वलानभ्य्पगमादेव न तलम्पर्कादहङ्कारे ज्ञात्रत्वं तदुपलिधवी। अहङ्कारस्य

<sup>\*</sup> गुणात्रयत्विमिति ख॰।

<sup>†</sup> खरूपेति ख॰।

<sup>🖠</sup> जड्स्याप्यहङ्गारस्येति ख॰।

<sup>¶</sup> चेन्नेतदिति ख॰।

लवेतनस्य ज्ञात्वामभवादेव सुतरां न तसम्पर्कात् संविदि ज्ञात्वतं तदुपलिस्थिवी॥

यदपुरत्तम्, उभयत वस्तुतो न ज्ञात्व्वमस्ति, श्रहङ्कारस्व- न्यूतिरिमव्यञ्जकः स्वालस्थामेवानुभूतिमभिव्यनित्ति, श्रादर्शा-दिवदिति। तदयुक्तम्, श्रात्मनः स्वयंज्योतिषो जङ्रूपा-हङ्काराभिव्यङ्गात्वायोगात्। तदुक्तम्,—

> शान्ताङ्गार इवादित्यमहङ्गारी जड़ालकः। स्वयंज्योतिषमात्मानं व्यनकौति न युक्तिमदिति॥

खयम्प्रकाशानुभवाधोनसिषयो हि सर्वे पदार्थाः, तत्र तदायत्तप्रकाशोऽचिद्दङ्कारोऽनुदितानस्तमितखरूपप्रकाशमशेषार्थसिष्ठिहेतुभूतमनुभवमभिव्यनकौत्यात्मविदः परिहमन्ति। किञ्च,
श्रहङ्कारानुभवयोः खभावविरोधादनुभूतिर्नुभूतित्वप्रसङ्गाच
न व्यंकृयङ्गरभावः। तयोक्तम्,—

व्यं कृव्यङ्गत्वमन्योन्यं न च स्यात् प्रातिक् स्वतः। व्यङ्गले अनुभूतित्वमात्मनि स्याद्यया घटे॥ इति॥

नच रिवकरिनकराणां खाभिव्यङ्ग्यकरतलाभिव्यङ्ग्यव-वत् संविद्धिव्यङ्ग्राहङ्काराभिव्यङ्ग्यत्वं संविदः साधीयः, तवापि रिवकरिनकराणां करतलाभिव्यङ्ग्यत्वाभावात् करतल-प्रतिहतगतयो हि रम्मयो बहुलाः खयमेव स्फुटतरमुपलभ्यन्त— इति तहाहुख्यमावहेतुत्वात् करतलस्य नाभिव्यञ्जकत्वम्। किञ्च, श्रस्य संविद्रूपस्थात्मनोऽहङ्कार्\*निविद्योभिव्यक्तिः किंरूपा। न

<sup>\*</sup> निवर्त्धेति ख॰ ।

तावदुत्पत्तिः, स्वतः सिडतयानन्योत्पाद्यताभ्युपगमात् । नापि क्ष तत्पकाश्चनं, तस्या अनुभवान्तराननुभाव्यतात् । तत एव च न तदनुभवसाधनानुयहः। स हि दिधा, †श्चेयस्थिन्द्र्यसम्बन्धहेतुत्वेन वा यथा जातिनिजमुखादि एयहणे व्यक्तिदर्पणादौनां नयना-दौन्द्रियसम्बन्धहेतुत्वेन, बोडुगतकत्ताषापनयनेन वा यथा पर-तत्त्वावबीधिमाधनस्य शास्तस्य शमदमादिनाः । यथोक्तम्,—

करणानामभूमिलाच तत्मबन्धहेतुतेति।।

किञ्च, श्रनुभृतिरनुभाव्यवास्युपगमिऽपाइमर्धेन न तदनुभन्साधनानुग्रहः सुवचः, स ह्यनुभाव्यानुभवीत्पत्तिप्रतिबन्धकनिर्मनेन भवेत्, यथा रूपादिग्रहणीत्पत्तिविरोधिसन्तमसनिर्मनेन चन्नुषो दीपादिना। न चेह तथाविधं निर्मनीयं
सभाव्यते, न तावत् संविदालगतं तज्ज्ञानोत्पत्तिविरोधि
किञ्चिद्यचङ्कारापनेयमस्ति। श्रस्ति ह्यज्ञानमिति चेत् न, श्रज्ञानस्याहक्कारापनीयव्यानभ्युपगमात्, ज्ञानमेव ह्यज्ञानस्य निवर्ज्ञकम्। न च संविदाश्रयत्मज्ञानस्य सभावति, ज्ञानसमानाश्रयत्वात् तल्यमानविषयत्वाच। ज्ञाह्माविषयभावविरहिते
ज्ञानमाने साचिणि नाज्ञानं सभावतुमहित। यथा ज्ञानाश्रयव्यवप्रसिक्तश्र्यत्वेन घटादेन् ज्ञानाश्रयत्वं, तथा ज्ञानमानिऽपि

Marine all at 147 Pic.

The profession of the property of

<sup>\*</sup> नापि चेति ख॰, ग॰।

<sup>†</sup> संविदा जीयस्थेति ख॰।

<sup>‡</sup> मुखादेर्गहण-द्ति ख॰।

<sup>¶</sup> बीधस्य शास्त्रस्थेति ख॰।

<sup>§</sup> **शमदमादीनामिति ख∘ ।** ेें

ज्ञानाश्रयत्वाभावेन नाज्ञानाश्रयत्वं स्वात्। संविदीऽज्ञानाश्रयत्वाभ्युपगमिऽप्यात्मत्याभ्युपेतायास्तस्या अज्ञानविषयत्वाभावेन,
ज्ञानेन न तद्गताज्ञानिवृत्तिः। ज्ञानं हि स्वविषय एवाज्ञानं
निवर्त्तयति, यथा रज्ञादी। श्रतो न केनापि कदाचित्तंविदाश्रयमज्ञानमुक्तियोतः। श्रस्य च सद्मद्निवचनीयस्याज्ञानस्य
स्वरूपमेव दुनिरूपमित्युपरिष्टाद्वस्यते। ज्ञानप्रागभावरूपस्य
चाज्ञानस्य ज्ञानीत्यत्तिविरोधित्वाभावेन न तित्रसनेन तज्ज्ञान
साधनानुग्रहः । श्रतो न केनापि प्रकारेणाहक्षारेणानुभूतेरिभव्यक्तिः॥

न च, खाश्रयतयाभियाञ्चाभियाञ्चनमभियाञ्चकानां स्वभावः,
प्रदीपादिष्वदर्भनात्, यथावस्थितपदार्थप्रतीत्यनुगुणस्वाभायाञ्च
ज्ञानतत्माधनयीरनुगाहकस्य च। तच्च स्वतः प्रामाण्यं न्यायसिष्ठम्। न च, दर्पणादिर्मुखादेरभियाञ्चकः, श्रिप तु, चाज्ञषतेजःप्रतिफलनरूपदोषहेतुः। तहोषक्षतत्र तचान्यथावभासः, श्रिभव्यञ्चकस्वालोकादिरेव। न चेह तथाहङ्कारेण संविदि स्वप्रकाग्रायां ताह्यदोषापादनं सभवति। व्यक्तेसु जातिराकार—
दित तदात्रयतया प्रतीतिः, न तु व्यक्तियङ्गात्वात्। श्रतोऽन्तःकरणभूताहङ्कारस्थतया संविदुपलस्थेवस्त्रतो दोषतो वा न
किञ्चिदिह कारणिमिति नाहङ्कारस्य ज्ञाद्धतं, तथोपलिक्थिवी।

<sup>\*</sup> मंजानीत ख॰।

<sup>†</sup> उच्छियते—र्ति ख॰, ग॰।

<sup>‡</sup> अतितरसनेन सती ज्ञानसाधनानुप्रह— इति ख॰।

<sup>§</sup> खभावाचेति ख॰।

तसात् स्वत एव जात्तया सिध्यन्नहमर्थ एव प्रत्यगात्मा, न जिति-मात्रम्। श्रहं भावविगमे तु ज्ञिरिपि न प्रत्यकासि डिरित्यक्तम्। तमीगुणांभिभवात् अपरागर्थानुभवाभावाच अहमर्थस्य विविक्त-स्फुटप्रतिभासाभाविऽपराप्रबोधाद<sup>†</sup> हमित्येकाकारेणात्मनः स्फर-णाल्षुप्ताविप नाइंभावविगमः। भवद्भिमताया अनुभूतेर्पि तथैव प्रयति वक्तव्यम्। न हि, सुप्तीत्यितः कश्चिदहंभाववियुक्ता अर्थान्तरप्रत्यनीकाकारा ज्ञितरहमज्ञानसाचितयावितष्ठ,-द्रत्येवं-विधां खापसमकालामनुभूतिं पराम्हण्ति। एवं हि! सुप्ती-खितस्य परामर्थः, सुखमहमस्वाप्मिति। त्रनेन प्रत्यवमर्थेन प तदानीमप्यहमयस्यवालनः सुखिलं ज्ञात्वं च ज्ञायते। न च वाचं, यथेदानीं सुखं भवति, तथा तदानीमस्वापामित्येषा प्रतिपत्तिरिति, अतद्रपलात्प्रतिपत्तेः। न चाइमर्थस्यात्मनी-ऽस्थिरलेन §तदानीमहमर्थस्य सुखिलानुसन्धानानुपपत्तिः, ,चतः सुषुप्तिद्यायाः प्रागनुभूतं वस्तु, सुप्तोत्यिती मयेदं कतं मयेद-मनुभूतमइमेवेद | मवीचिमिति पराम्याति । \*\*एतावन्तं कालं न किञ्चिद्दमज्ञासिष्मंमिति च पराम्रशतीति चेत्,—ततः किम्।

<sup>\*</sup> प्रागर्थानुभवाचेति ख॰।

<sup>†</sup> अववीधादहिमिति ख॰।

<sup>‡</sup> एवं सुप्तीत्यितस्येति खः।

प्रत्यवमध्नेनेति ख॰।

<sup>§</sup> तेन तदानीमिति ग०।

<sup>∥</sup> श्राहमेवसवीचिमिति ग०।

<sup>\*\*</sup> एवमेतावन्तिमिति ख०।

<sup>††</sup> चज्ञासिषमेवेतीति ख॰।

न किञ्चिदिति क्षत्सप्रतिषेध—इति चेन, अहमवेदिष— मिति वेदितुरहमर्थस्यानुहत्तेः, वैद्यविषयो हि स प्रतिषेधः \*, न किञ्चिदिति निषेधस्य क्षत्सविषयले भवद्भिमतानुभूतिरपि प्रतिषिदा स्थात्। सुषुप्तिसमयेऽप्यनुसन्धीयमानमहमयमालानं ज्ञातारमहमिति पराम्रख, न किञ्चिद्वेदिषमिति वेदने तस्य प्रतिषिध्यमाने, तिसान् काले प्रतिषिध्यमानाया वित्तेः मिषि-मनुवर्त्तमानस्य ज्ञातुरहमधस्य चासि बिमनेनेव न किञ्च-दहमवेदिषमिति परामर्शेन साधयंस्तमिममर्थं देवानामेव। प्रियः साधयत्। मामणहं न ज्ञातवानित्य इमर्थस्यापि तदानीमननु-सन्धानं प्रतीयते-इति चेत्, खानुभवखवचन्योर्विरोधमपि न जानन्ति भवनाः। श्रहं मां न ज्ञातवानिति ह्यनुभववचनी मा-मिति किं निषिधाते—इति चेत्, साधु पृष्टं भवता, तदुच्यते। श्रहमर्थस्य ज्ञातुरनुहत्तेर्न स्वरूपं निषिध्यते । अपि तु, प्रबोध-समयेऽनुसन्धीयमानस्याहमर्थस्य वर्णात्रमादिविभिष्टता। त्रहं मां न ज्ञातवानित्य्तेविषयो विवेचनीयः। जागरितावस्थानुसंहित-जात्यादिविशिष्टोऽसादधीं मामित्यंशस्य विषयः, स्वापा वस्था-प्रसिद्धोऽवियद्खानुभवैकतान्याद्दमधीऽहमित्यंगस्य अव. सप्तोऽहमीट्याऽहमिति च मामपि न ज्ञातवानहमित्वेव खल्वनुभवप्रकारः॥

<sup>\*</sup> वेदनविषयींऽपि संप्रति निषिद्ध-द्ति ग०।

<sup>†</sup> देवानामेव साधयत्विति ख॰, ग॰।

i लधित ख॰।

ध खाष्ययावस्थाप्रसिद्धाविष्रदेति खः । खाषावस्थाप्रसिद्धाविष्रदेति गः । अत्भवनमञ्जनम् महस्यत् द्विषेधस्य स्वर्थः

किञ्च, सुषुप्तावासा अज्ञानसाचित्नेनास्ते—इति हि भव-दीया प्रक्रिया। साचित्वञ्च साचात् ज्ञाढ्लमेव, न ज्ञानतः साचित्वं, ज्ञातेव लोकवेदयोः साचौति व्यपदिष्यते, न ज्ञान-मात्रम्। सार्तत च भगवान् पाणिनिः, साचाद्रष्टिर संज्ञाया-मिति साचात् ज्ञातर्थेव साचियव्दम्\*। स चायं साचौ जाना-मीति प्रतीयमानीऽस्मद्ये एवेति कुतस्तदानीमहमर्थो न प्रती-येत। आसने खयमवभासमानीऽहमित्येवावभासते—इति खापाद्यवस्थास्त्रप्यासा प्रकाशमानीऽहमित्येवावभासते—इति सिद्यम्॥

यत्तु, मोचद्यायामहमर्थो नातुवर्तते—द्रति, तद्पेयलम्।
तथा सत्यालनाम एवापवर्गः प्रकारान्तरेण प्रतिज्ञातः स्थात्।
न चाहमर्थो धर्ममातं, येन तदिगमेऽप्यविद्यानिष्टत्ताविव स्वरूपमवितिष्ठेत, प्रत्युत स्वरूपमेवाहमर्थः आक्रमः। ज्ञानन्तु तस्य धर्मः, अहं जानामि ज्ञानं मे जातमिति चाहमर्थधर्मतया ज्ञानप्रतीतरेव। अपि च, यः परमार्थतो स्नान्या वा आधातिम्तादिदुः खेदुः खितयात्मानमनुसन्धत्ते—अहं दुः खोति, सर्वमतदुः खजातमपुनर्भवमपोद्य क्यमहमनाकुलः स्वस्यो भवेयमित्युत्यनमोचरागः स एव तत्साधने प्रवर्त्तते। म साधनानुष्ठानेन
यद्यहमेव न भवित्यामीत्यवगच्छेत्, श्रपसर्पदसौ मोचक्याप्रस्तावात्। तत्याधिकारिविरहादेव सर्वे मोच्यास्तमप्रमाणं

<sup>\*</sup> शब्द-दृति ख॰।

<sup>†</sup> चामनीति ख॰।

<sup>‡</sup> खरूपमेवाइंग्रब्द—दूति ग०।

स्वात्। त्रहमुपलचितं प्रकाशमात्रमपवर्गे "ऽवतिष्ठते—इति चेत्, किमनेन मिय विनष्टेऽपि किमपि प्रकाशमानमव-तिष्ठते—इति मला, न हि कि विदुधिपूर्वमिधकारी प्रयतते। अतोऽइमधस्येव ज्ञाहतया मिध्यतः प्रत्यगातालम्। म च प्रत्यगाला मुक्तावणहमित्येव प्रकायते, खसै खयं प्रकाशमान-लात्, यो यः खसौ प्रकाशते, स सर्वीऽहमिखेव प्रकाशते यथा, तथावभासमानलेनीभयवादि सम्मतः संसार्थाला, यः पुनरइमिति न चनास्ति, नासौ खस्मै प्रकायते—यथा घटादिः, खस्मे प्रकामते चायं मुक्तात्मा, स तस्मादहिमत्येव प्रकाशती । न चाइमिति प्रकाशमानलेन तस्याज्ञलसंसारि-लादिप्रसङ्गः, मो चिवरोधादज्ञलायहेतुलाचा हं प्रत्ययस्य । श्रज्ञानं नाम, खरूपाज्ञानमं न्यथाज्ञानं विपरीतज्ञानं वा। यह मिल्वेवालनः खरूपमिति खरूपज्ञानरूपीऽइंप्रत्ययो नाज-लमापाद्यति, कुतः संसारित्वम्, श्रिप तु तिहरीधित्वात्राशय-त्येव, ब्रह्मात्मभावापरीचनिर्दूतनिरवशेषाविद्यानामपि वाम-देवादीनामहमित्येवालानुभवद्रभनाच। श्रयते हि, तडैतत् 🖅 पश्य हुन विवासदेवः प्रतिपेदे, श्रहं मनुरभवं स्थि सेति, श्रहमेव च संवर्त्तामि भविष्यामीत्यादि। सक्ततेतराज्ञानविरोधिनः स-

<sup>\*</sup> अपवर्गे। वित्रंते - इतीति ख॰, ग॰।

<sup>†</sup> सिद्ध-दृति ख॰।

<sup>‡</sup> यी य-इत्यारभ्य प्रकाशते-इत्यनाः सन्दर्भः, ग चिक्नितपुस्तके नीपलभ्यते।

क प्रप्यानित खान, गान । का व्याप्तिको स्विति मकाराकाराते पर्णेत संस्कृतिकार्या, के व्याप्ति के की विक्रिक्त के कि कि कि कि कि कि कि कि

च्छव्दप्रत्ययमात्रभाजः परस्य ब्रह्मणो व्यवहारोऽधिवमेव, हिन्ताहमिमास्तिस्रो देवताः, बहुँस्यां प्रजायेय, स एचित लोकानु स्रजाहि। तथा,—

अहं वीजप्रदः पिता, वेदाहं समतीतानीत्यादिषु। यद्यहमित्येवात्मनः स्वरूपम्, कयं तद्यहंकारस्य चेत्रान्तर्भावी भगवतैवीपदिश्यते,—

महाभूतान्यहङ्कारी बुडिरव्यक्तमेव चेति । कि

उचाते, खरूपोपदेशेषु सर्वेष्वहमित्येवोपदेशात् तथैवाम-स्कूप्पंप्रतिपत्तेषाहमित्येव प्रत्यगात्मनः सक्रपम्। अव्यक्तपरि-णामभेदस्याहङ्कारस्य चेत्रान्तर्भावो भगवतोपदिश्यते। स त्वना-त्मिन देहेऽह्रम्भावकरणहेतुत्वेनाहङ्कार—द्रत्युच्यते। अस्य लह-ङ्कारभव्दस्याभृततङ्कावेऽधे च्रिप्रत्ययमृत्याद्य व्युत्पत्तिद्रष्टव्या। अयमेव त्वहङ्कार उत्कष्टजनावमानहेतुगैर्वापरनामा भास्रिषु बद्धभी हेयतया प्रतिपाद्यते। तस्माद्वाधकापिताहम्बुद्धिः साच्चा-

<sup>\*</sup> परार्षे ग-चिक्ति पुस्तके न पयते। पयते तु, ख-चिक्तितपुस्तके, यो माभेवमसं-मूढी जानाति पुरुषीत्तसम्। स सर्वविद्भजति मामितीत्यधिकस्।

<sup>†</sup> खरूपोपपत्तिरित ग०।

दात्मगीचरैव, शरीरगोचरा त्वहम्बुडिरविद्येव। यथोत्तम् भगवता पराशरेण,—

श्रूयतां चाप्यविद्यायाः खरूपं कुलनन्दन ॥ । श्रुवासन्यात्मवृद्धियेति ॥

यदि चित्रिमात्रमेवात्मा, तदानात्मन्यात्माभिमाने शरीरें चित्रमानप्रतिभाषः स्थात्, न चात्वप्रतिभाषः, तिसाज्-चाताहमर्थे एवात्मा। तथोक्तम्,—

श्रतः प्रत्यचिसिष्ठलादुक्तन्यायागमान्वयात्। श्रविद्यायोगतश्रात्मा ज्ञातात्त्विमिति भासते॥ दूति॥ तथा च,—

देहेन्द्रियमनःप्राणधीभ्योऽन्योऽनन्यसाधनः।

नियो व्यापी प्रतिचेत्रमाला भिन्नः स्ततः सुखी ॥ द्रति ॥ त्रुनन्यसाधनः स्वप्रकाशः। व्यापी—त्रतिस्त्रस्त्रतया सर्वा-चेतनान्तः प्रवेशस्त्रभावः । यदुत्तं, —दोषमूलत्वेनान्ययासिष्ठि-समावनया स्वक्रलभेदावलिम्प्रस्यचस्य शास्त्रवाध्यत्वमिति। कोऽयं दोष—द्रति वत्तव्यं, यन्त्रूलतया प्रस्यच्यासिष्ठिः। त्रुनादिभेदवासनेव हि दोष—द्रति चेत्, भेदवासनाया-स्तिमरादिवत् यथावस्थितवस्तुविपरीतज्ञानहेतुत्वं किमन्यत्र ज्ञातपूर्वम्। अनेनेव शास्त्रविरोधेन ज्ञास्यते—द्रति चेन्न, अन्योऽन्यास्ययेणात्। शास्त्रस्य निरस्तिनिखलविश्रषवस्त्रवोधित्व-विश्वये सति भेदवासनाया दोषत्वनिश्वयो, भेदवासनाया

<sup>\*</sup> कुर्नन्दनीत ग०।

<sup>†</sup> निर्देषश्रुतिनिर्णये सति शास्त्रस्थिति ग०।

दोषत्वनिश्वये सति ग्रास्च निरस्तनि खिल विशेषवसुबोधित-निश्चय-इति। किञ्ज, यदि भेदवासनामूललेन प्रत्यचस्य विपरीतार्थवं, ग्रास्तमपि तन्नू लविन तथैव स्यात्। अथोचीत 🕡 ९ दोषमूलवेऽपि शास्त्रस्य प्रत्यचावगतसक्तमेदनिरसनज्ञान-इतुलेन परलात्, \*तत् प्रत्यचस्य बाधकमिति। तत्र, दोष-मूलव जाते सति परत्वमिकिञ्चित्तरम्। रज्जमप्रज्ञान निमित्त-भये सति, भान्तीऽयमिति परिज्ञातिन कीनचित्रायं सपीं मा भैषीरित्यु तेऽपि भयानि हत्तिदर्भनात्। शास्त्रस्य च दोष-मूललं अवणवेलायामेव ज्ञातं, अवणावगतनिखिलभेदोपमदि-ब्रह्मास्नेकलविज्ञानाभ्यासरूपलाचननादैः। अपिचेदं । यास्त-मसभाव्यमानदोषम्, प्रत्यचन्तु सभाव्यमानदोषमिति केनाव-गतं लया। न तावत् स्वतः सिडा निर्देतनि खिल् विशेषानु-भूतिरिममर्थमवगमयति, तस्याः सर्विवषयविरक्तलात्, शास्त-पचपातिवर्हाच। नाप्यैन्द्रियकं प्रत्यचं दोषमूलत्वेन विप-रीतायलात्। तन्मूललादेव नान्यान्यपि प्रमाणानि। अतः, स्वपच्चसाधनप्रमाणानभ्यपगमात्र स्वाभिमतार्थसिडिः॥

नन्, व्यावहारिकप्रमाणप्रभयव्यवहारीऽस्माकमणस्येव।
कोऽयं व्यावहारिको नाम। श्रापातप्रतीतिसिद्धो युक्तिभिनिक्पितो न तथावस्थित—इति चेत्, किन्तेन प्रयोजनम्। प्रमाणतया प्रतिपन्नेऽपि यौक्तिकवाधादेव प्रमाणकार्याभावात्।

<sup>\*</sup> तदिति ख-ग-पुस्तकयीने दृश्यते।

<sup>†</sup> इदं शाखमेतचासमाव्यमानेति ख०, ग॰।

<sup>‡</sup> भेद्विश्षेति ग०।

अयोचेत, प्रास्तप्रयचयोईयोरपविद्याम् ललेऽपि प्रयःच \*-विषयस्य शास्त्रेण बाधो दृश्यते । शास्त्रविषयस्य सद्दितीयस्य ब्रह्मणः पञ्चात्तनवाधादर्भनेन निर्विशेषानुभूतिमातं ब्रह्मौव परमार्थ-इति । तद्युक्तम्, अवाधितस्यापि दोषमूलस्या-पारमार्थ्यनिश्वयात्। एतदुक्तं भवति, यथा सक्तेतरकाचादिन व्यवस्थ दोषरहितपुरुषान्तरागोचरगिरिगुहासु वसतस्तिमिरिकजनस्था-ज्ञातखितिमिरस्य सर्वस्य तिमिरदोषाविशेषेण दिचन्द्रज्ञान-मविशिष्टं जायते, तत्र न बाधनप्रत्ययोऽसीति न तिमध्या न भवतीति तदिषयभूतचन्द्रदिलमपि मिथ्येव, दोषी ह्ययथार्थं ज्ञानहेतुः। तथा ब्रह्मज्ञानमविद्यामूलत्वेन बाधक-ज्ञानरहितमपि खविषयेण ब्रह्मणा सह मिथ्यैवेति। भवन्ति चात प्रयोगाः, विवादाध्यासितं ब्रह्म मिथ्या, श्रविद्याव-दुत्पनज्ञानविषयलात् प्रपच्चवत्। ब्रह्म मिथ्या, मिथ्याज्ञान-विषयत्वात् प्रपञ्चवत्। ब्रह्म मिथ्या, श्रमत्यहेतुजन्यज्ञानविषय-तात् प्रपञ्चवदेव॥

न च वाचं, खाप्रस्य हस्यादिज्ञानस्यासत्यस्य परमार्थ-ग्रुभाग्रभप्रतिपत्तिहेतुभाववद्विद्यामूलत्वेनासत्यस्यापि ग्रास्त्रस्य परमार्थभूतब्रह्मविषयप्रतिपत्तिहेतुभावो न विरुद्ध—द्रति, स्वाप्न-ज्ञानस्यासत्यत्वाभावात्। तत्र हि, विषयाणामेव मिथ्यात्वं,

<sup>\*</sup> प्रत्यचम् लस्य विषयस्येति ग०।

<sup>†</sup> दर्शत-द्ति ख॰।

<sup>‡</sup> अपारमार्थ्यज्ञानहेतुरिति ग०।

तेषामेव हि बाधी दृश्यते, न ज्ञानख। न हि, मया स्वप्न-वेलायामनुभूतं ज्ञानमिह न विद्यत—दूति कस्यचिद्पि प्रत्ययो जायते। दर्भनन्तु विद्यते, अर्था न सन्तीति, बाधकप्रत्ययः। मायाविनी मन्त्रीषधादिप्रभवं मायामयं ज्ञानं सत्यमेव प्रीते-भंयस च हेतुः, तचापि ज्ञानस्याबाधितलात्। विषयेन्द्र-यादिदोषजन्यं रज्जादौ सर्पादिविज्ञानं सत्यमेव भयादिहेतुः। सत्यैवा \*दष्टे ऽपि स्वात्मनि सपैसनिधानात् †दष्टब्रिः, सत्यैव यङ्गाविष्वं बिमरणहेतुभूता। वसुभूत एव जलादी सुखादि-प्रतिभासी वसुभूतमुखगतविशेषनि खयहेतुः। एतेषां संवेद-नानामुलिनमलाद्ये क्रियाकारिलाच सत्यलमवसीयते। हस्यादोनामभावे कयं तदु इयः सत्या भवन्तीति चेत्-न, एत-दुं डीनां सालम्बनत्वमावनियमात्। अर्थस्य प्रतिभासमानत्व-मेव ह्यालम्बनलेऽपेचितं, प्रतिभासमानता चास्त्रव, दोषवणात् स तु बाधितोऽसत्य-इत्यवसीयते, अबाधिता हि बुद्धिः सत्ये-वित्यक्तम्। रेखया वर्णप्रतिपत्तावपि नासत्यात् सत्यबुद्धिः, रेखायाः सत्यवात्। ननु वर्णात्मना प्रतिपन्ना रेखा वर्णवृद्धि-हितुः, वर्णानता लमला। नैवं, वर्णानताया श्रमत्याया उपा-यलायोगात्। श्रमतो निरुपाख्यस्य द्युपायलं न दृष्टमनुपः पन्न । अय तस्यां वर्णवृदेरपायत्वम्, एवं तद्यम् यासत्यवृद्धिर्न स्यात्, बुद्धेः सत्यतादेवीपायोपययोरैक्यप्रमङ्गस्य उभयोवेर्ण-

<sup>\*</sup> चहछेऽपीति क॰, ख॰।

<sup>†</sup> दृष्टबुद्धिरिति क॰, ख॰।

<sup>‡</sup> विषयवुद्धिरिति ख॰, ग॰।

वृद्धिताविशेषात् | रेखाया अविद्यमानवर्णां सना उपायते चैंक श्यामेव रेखायामविद्यमानसर्ववर्णां सकत्य स्वभवादेकरेखा - दर्भनात् सर्ववर्णप्रतिपत्तिः स्थात्। अय पिण्डविशेषे देवदत्तादि- श्रव्यसङ्घेतवत् अच्छाश्राह्यरेखाविशेषे त्रीत्रयाह्यवर्णविशेषसङ्घेत - व्यात् रेखाविशेषो वर्णविशेषवृद्धिहेतुरिति, हन्त तर्हि सत्या - देव सत्यप्रतिपत्तिः, रेखायाः सङ्गेतस्य च सत्यवात्। रेखा - गवयादिप सत्यगवयबुद्धिः सादृश्यनिवन्धना, सादृश्यच सत्य- सेव। न चैकरूपस्य शब्दस्य नाद्विशेषणार्थविशेषभेदबुद्धिहेतु - विशेष्यसत्यात् सत्यं प्रतिपत्तिः, नानानादाभित्र्यक्तस्यव शब्दस्य तत्तत्रादाभित्र्यङ्गास्कृपेणार्थविशेषेः सह सम्बन्धन यहणवशादर्थभेदबुद्धात्पत्तिहेतुत्वात्। शब्दस्य करूपत्वमपि न साधीयः, गकारादेबीधकस्यव त्रीत्रयाद्यवे प्रप्याद्व ॥ अतीऽ- सत्याच्छास्तात् सत्यव्रद्धाविषयप्रतिपत्तिर्दुरुपपादा ॥

नन्, न शास्त्रस्य गगननुसुमवदसत्यत्वम्, प्रागद्दैतज्ञानात् सद्बुि बोध्यतात् । उत्पन्ने तत्त्वज्ञाने ह्यसत्यत्वं शास्त्रस्य, न तदा यास्तं निरस्ति खिलभेदि चिमात्रव्रह्मज्ञानीपायः । यदीपाय-स्तद्याद्यवे 'यास्त्रम्, अस्ति वृद्धिः । नैवम्, असित शास्त्रे, असित शास्त्रे, असित शास्त्रे, असित शास्त्रोन्द्रि शास्त्रमिति बुद्धि मिथ्यात्वात् । ततः किमिदं, ततो मिथ्या-स्तशास्त्रजन्यज्ञानस्य मिथ्यात्वेन तिह्नषयस्वापि ब्रह्मणो मिथ्या-त्वम् । यथा, धूमबुद्धा यद्दीतवाष्याजन्याग्निज्ञानस्य मिथ्यात्वेन

<sup>\*</sup> चचुषा पाद्यीत ख॰, ग॰।

<sup>†</sup> सत्यबुद्धिप्रतिपत्तिरिति ख०, ग०,।

<sup>‡</sup> अर्थविश्रेषेण सम्बन्धग्रहणेति खः।

तिंद्रियस्याग्नेरिप मिथ्यात्वम्। पश्चात्तनवाधादर्भनं चासिद्धं, श्र्चमेव तत्त्वमिति वाक्येन तस्यापि बाधदर्भनात्। सान्तिमूलमिति चेत्, एतदपि भान्तिमूलमिति लयैवोत्तम्। पाञ्चात्य वाधादर्भनन्तु तस्यैवेत्यलमप्रतिष्ठितकुतकपरिइसनेन॥ १ २५ १ ११ यदुत्तं, वेदान्तवाक्यानि निविशेषज्ञानकरसवसुमात्रप्रति-पादनपराणि, सदेव सीम्येदमय आसीदित्येवमादीनीति । तद-युत्तम्, एकविज्ञानेन सर्वविज्ञानप्रति ज्ञीपपादनमुखेन सच्छब्द-वाचस्य परस्य ब्रह्मणो जगदुपादानलं, जगितिमित्तलं, सर्व-चता, सर्वेशक्तियोगः, सत्यसंकल्पलं, सर्वान्तरंतं सर्वोधारता, सवनियमनमित्यायनेककत्याणगुणविशिष्टतां कत्सस्य जगत-स्तदालकताच प्रतिपाद्य, एवभूतब्रह्मालकस्वमसीति खेतकेतुं प्रत्युपदेशाय प्रवृत्तत्वात् प्रकरणस्य । प्रपश्चितश्वायमर्थी वेदार्थ-‡संग्रहे। अवाप्यारभणाधिकरणे निपुणतरमुपपादियामाः। अर्थ परा यया तदचरमधिगम्यत—इत्यत्नापि प्राक्ततान् हेय-गुणान् प्रतिषिध्य, नित्यलविभुलसूत्त्रालसवगतलाव्ययलभूत-योनिलमवैज्ञलादिकच्याणगुण्रगणयोगः परस्य ब्रह्मणः प्रति-पादितः। सत्यं ज्ञानमननं ब्रह्मत्यतापि सामानाधिकर्ण-स्याने कविशेषणविशिष्टे कार्या भिधान स्त्यत्या न निर्विशेषवसु-सिडि:। प्रवृत्तिनिमित्तभेदेनैकार्यवृत्तिलं सामानाधिकर-

<sup>\*</sup> पश्चाद्वाधित ख॰।

<sup>†</sup> सर्वान्तरातालमिति ख॰।

<sup>‡</sup> वेदान्तसंग्रह—इति ग०।

<sup>§</sup> गुण-योग द्ति ख॰।

खम्। तत्र सत्यज्ञानादिपदमुखार्थे गृषेस्तत्तद्गुणिवरीध्याकारप्रत्यनीकाकारै वर्ष एकसिनेवार्थे पदानां प्रवृत्ती, निमित्तमेदोऽवश्यात्र्यणीयः। द्रयांस्तु विशेषः, एकसिन् पचे पदानां
मुखार्थता, अपरिसंख तेषां लच्छणा। न चाज्ञानादीनां
प्रत्यनीकता वसुस्रू एमेव, एकेनेव पदेन स्रू पंप्रतिपन्नमिति
पदान्तरप्रयोगवयर्थात्। तथा सति, सामानाधिकरण्डासिद्धिस, एकसिन् वस्तुनि वत्तमानानां पदानां निमित्तमेदानाश्र्यणात्। न चैकस्यैवार्थस्य विशेषणभेदेन विशिष्रतामेदादनेकार्थलं पदानां सामानाधिकरण्यविरोधि,
एकस्यव वस्तुनीऽनेकविशेषणविश्रिष्टताप्रतिपादनपरत्वात् सामानाधिकरण्यस्य। भिनप्रवृत्तिनिमित्तानां ग्रन्दानामेकसिनवर्थे
वित्तः सामानाधिकरण्यमिति ग्रान्दिकाः॥

यदुत्तम्, एकमेवाहितीयमित्यत्न \*श्रहितीयपदं गुणतोऽपि

मिहितीयतां न सहते। श्रतः सर्वधाखाप्रत्ययन्यायेन कारणवाक्यानामिहितीयवस्तुप्रतिपादनपरत्वमभ्युपगमनीयम्। कारणतयीपलचितस्य तस्याहितीयस्य ब्रह्मणो लचणिमदमुच्यते,—
सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मीति। श्रतो हि लिलचियिषितं ब्रह्म
निर्गुणमेव। श्रन्थया, निर्गुणं निरञ्जनिमत्यादिभिर्विरोधयति। ‡तदनुपपन्नं, जगदुपादानस्य ब्रह्मणः स्वर्थितिह्ताधिष्ठात्रन्तरनिवार्णेन विचित्रप्रतियोगप्रतिपादनपरत्वाद-

<sup>\*</sup> च्यार्पादतीयमिति ख०, ग०।

<sup>†</sup> सजातीयतामिति ग०।

<sup>‡</sup> तद्रुपयुक्तमिति ख॰।

१ अध्याचे

दितीयपदस्य, तथैव विचित्रश्रात्तयोगमेवावगमयति, तदैचत बहु म्यां प्रजायेयेति, तत्तेजीऽस्जतेत्यादि। अविशेषेणा-दितीयमित्यके निमित्तान्तरमात्रनिषेधः कथं ज्ञायत—इति चेत्, सिस्चीर्ब्रह्मण उपादानकारणलं, सदेव सीम्येदमय-यासीरेकमेवेति प्रतिपादितं। कार्योत्पत्तिस्वाभाव्येन बुद्धिसं निमित्तान्तरमिति, तदेवादितोयपदेन निषिध्यत-इत्यव-गम्यते। सर्वनिषेधे हि स्वाभ्यपगताः सिषाधियषिता नित्य-वादयस निषिद्धाः स्यः। सर्वेशाखाप्रत्ययन्याय स्यात्रभवती विपरीतफलः, सर्वेशाखासु कारणान्वयिनां सर्वज्ञलादीनां गुणानाम बोपसं हार हे तुलात्। अतः कारणवा का स्मावादिप, सत्यं ज्ञानमननं ब्रह्मीत्यनेन सविशेषमेव प्रतिपाद्यत- इति विज्ञायते। न च, निर्गुणवाक्यविरोधः, प्राक्ततहेयगुणविष-यलात्तेषां निर्मुणं निरञ्जनं निष्मलं निष्मियं शान्तमित्यादी-नाम्। ज्ञानमात्रस्रूपवादिन्योऽपि श्रुतयो ब्रह्मणो ज्ञान-खरूपतामभिद्धति। न तावता निर्विशेषज्ञानमात्रमेव तस्त्वं, ज्ञातुरेव ज्ञानखरूपलात्, ज्ञानखरूपस्यैव तस्य ज्ञानाययलं मिणियुमिणिप्रदीपादिवदिख्तमिव। ज्ञाहत्वमेव हि सर्वाः श्वतयो वदन्ति। यः सर्वेज्ञः सर्वेवित्, तदैचत, सेयं देवतै-चत, स ऐचत लोकानु सजा इति।

> नित्यो नित्यानां चेतनश्चेतनाना-मेको बह्रनां यो विद्धाति कामान्। क्रिय ऽ । । ३

<sup>\*</sup> प्रत्ययचिति ख०, ग०।

<sup>†</sup> न तावदिति क०, ख०।

जाजी दावजावीयानी शे । १४० ००० तमी खराणां परमं महे खरं तं दैवतानां परमञ्ज दैवतम्। पतिं पतीनां परमं परसात् विदाम देवं भुवनि प्रमोद्यम्। १४००० तस्य कार्यं करणञ्ज विद्यते, न तसमञ्जास्य धिकञ्च दृश्यते। परास्य प्रक्तिविविधेव श्रूयते स्वाभाविको ज्ञानबल क्रिया च ॥ १४००० विश्व श्रूयते

पष ग्रात्मा ग्रपहतपामा विजरी\* विमृद्धार्विमोनो विजि- कर्ला विकारिपामः, सत्यनामः सत्यसङ्कल्य—द्रत्याद्याः श्रुतयो ज्ञाद्धत्वप्रमुखान् कच्छाणगुणान् ज्ञानस्रक्षपस्येव ब्रह्मणः स्वाभा-विकान् वदन्ति, समस्रहेयगुणरहितताञ्च। निर्मुणवाक्यानां सगुणवाक्यानाञ्च विषयमपहतपामित्याद्यपिपास—द्रद्धन्तेन हेयगणान् प्रतिषिध्य, सत्यनामः सत्यसङ्कल्य—द्रति ब्रह्मणः कच्छाणगुणान् विद्धतोयं श्रुतिरेव विविनक्षीति सगुणनिर्मुण-वाक्ययोविरोधाभावादन्यतरस्य मिष्याविषयतात्रयणमपि नामः ङ्गीयम्। भीषासाद्वातः पवत—द्रत्यादिना ब्रह्मगुणानारभ्य, ते ये ग्रतमित्यनुक्रमेण चेत्रज्ञानन्दातिभयमुक्ता, यतो वाचो निव-र्चन्ते, ग्रप्राप्य मनसा सह। ग्रानन्दं ब्रह्मणो विद्वानिति ब्रह्मणः कच्छाणगुणानन्त्यमत्यादरेण वदतीयं श्रुतिः। सोऽश्रुते सर्वान्

<sup>\*</sup> विरज-द्ति ग०।

<sup>†</sup> व्यनतीति कः।

कामान् सह ब्रह्मणा विपिश्विति ब्रह्मवेदनफलमवगमयद्वाक्यं परस्य विपिश्वितो ब्रह्मणो गुणानन्त्यं ब्रवीति । विपिश्वता ब्रह्मणा सह सर्वान् कामान् श्रश्नुते, काम्यन्त—इति कामाः कच्चाण-गुणाः, ब्रह्मणा सह तहुणान् सर्वान् श्रश्नुत—इत्यर्थः । दहर-जिव्यायां, तिस्मिन् यदन्तस्तदन्वेष्टव्यमितिवद्गुणप्राधान्यं वक्तुं सह प्रव्दः । फलोपासनयोः प्रकारैक्यं, यथा क्रतुरस्मिन् लोके पुरुषो भवति, तयेतः प्रत्य भवतोति श्रुद्धव सिहम्। यस्यामतं तस्य मतम्, श्रविद्यातं विजानतामिति ब्रह्मणो ज्ञानाविष-यत्वमुक्तमिति चेत्, ब्रह्मविद्याप्रोति परं, ब्रह्मवेद ब्रह्मवे भवतोति ज्ञानामीचोपदेशो न स्थात्।

असनेव स भवति असर् ब्रह्मीति वेद चैत्। श्रीस ब्रह्मीति चेद्दे सन्तमेनं ततो विदुः॥

दति ब्रह्मविषयज्ञानासङ्गावसङ्गावाभ्यामात्मनाश्रमात्मसत्ताञ्च वदित । त्रतो ब्रह्मविषयवेदनमेवांपवर्गाय सर्वाः त्रुतयो विद्धति । ज्ञानञ्चोपासनात्मकम्, उपास्यञ्च ब्रह्म सगुणिमत्यु-क्रम् । यतो वाचो निवर्त्तन्तेऽप्राप्य मनसा सहिति ब्रह्मणोऽ-नन्तस्यापरिमितगुणस्य वाङ्मनसयोरेतावदिति परिच्छेदा-योग्यलत्रवणेन ब्रह्मतावदिति ब्रह्मपरिच्छेदज्ञानवतां ब्रह्मा-विज्ञातममतिमत्युक्तम्, त्रपरिच्छिन्नत्वात् ब्रह्मणः । अन्यथा, यस्यामतं तस्य मतं, विज्ञातमविज्ञानतामिति ब्रह्मणो मतत्व-विज्ञातलवचनं तत्वव विरुध्यते ॥

यत्तु, न दृष्टेईष्टारं न मतेर्भन्तारमिति श्वितः, दृष्टेर्भते-व्यतिरिक्तं द्रष्टारं मन्तारं च प्रतिषेधतीति, तदागन्तुकचैतन्य- गुणयोगितया जातुरज्ञानस्रह्णपतां कुतर्कसिष्ठां मला, न तथालानं पथ्येः न मन्तीयाः, अपि तु द्रष्टारं मन्तारमप्या-लानं दृष्टिमति रूपमेव पथ्येरित्यभिद्धातीति परिहृतम्। अथ वा, दृष्टेद्रष्टारं मतेमन्तारं जीवालानं प्रतिषिध्य, सर्वस्ता-न्तरालानं परमालानमेवोपास्स्तेति वाक्यार्थः। अन्यथा, विज्ञा-तारमरे लेन विजानीयादिति ज्ञाद्यत्वश्रुतिविरोधश्व॥

यानन्दो ब्रह्मो यानन्दमात्रमेव ब्रह्मखरूपं प्रतीयत—इति
यदुत्तं, तज्ज्ञानात्रयस्य ब्रह्मणी ज्ञानं स्वरूपिमिति परिहृतम्\*।
ज्ञानमेव ह्यनुक्लमानन्द—इत्युचते, विज्ञानमानन्दं ब्रह्मोत्यानन्दस्वरूपमेव विज्ञानं ब्रह्मोत्यर्थः म त्रत एव मवतामेकरसता।
अस्य ज्ञानस्वरूपस्थैव ज्ञादत्वमिष श्रुतिश्रतसमधिगतिमत्युक्तम्।
तद्देव, स एको ब्रह्मण त्रानन्दः, त्रानन्दं ब्रह्मणो विद्यानित्यादिव्यतिरेकाचि नानन्दमाचं ब्रह्म, श्रिपत्वानन्दि, ज्ञादत्वमेव ह्यानन्दित्वम ॥

यदिदमुत्तं, यत हि दैतमिव भवति, नेह नानासि किञ्चन,

मत्योः स मृत्युमाप्नोति य इह नानेव पर्याति, यन तस्य सर्व
मास्नैवासूत् तत्वेन कं पर्योदिति भदिनिषेधो बहुधा दृष्यत—

इति । तत् कत्सस्य जगतो ब्रह्मकार्यतया तदन्तयामिकात्या

च तदास्मकत्वेनक्यात् तत्प्रत्यनीकनानात्वं प्रतिषिध्यते। न पुनर्वेज्ञ

<sup>\*</sup> अपहतिमिति ग०।

<sup>†</sup> अत-र्ति ख॰।

<sup>1</sup> चन्तर्यामितयेति ख०, ग०।

स्यां प्रजायेयेति बहुभवनसङ्गल्पपूर्वकं ब्रह्मणी नानात्वं युतिसिडं प्रतिषिध्यत—इति परिच्चतम्। नानात्वनिषेधादियमपरमार्थ-विषयिति चेत्-न, प्रत्यचादिसकलप्रमाणानवगतनानालं दुरा रोइं ब्रह्मणः प्रतिपाय, तदेव बाध्यत—इख्पहास्यमिदम्। "यदा च्चेवेष एतसिन्दरमन्तरं कुरुते, अथ तस्य भयं भवतीति ब्रह्मणि नानालं पण्यतो भयप्राप्तिरिति यदुक्तं, तदसत्। सर्वे खिलदं ब्रह्म, तज्जलानिति ॥ ग्रान्त उपासीतित तन्नानालानुसन्धानस्य शान्ति हेतु लोपदेशात्। तथा हि, सर्वस्य जगतस्त दुत्पत्ति स्थिति-लयकर्मतया तदात्मका वानुसन्धानेनात शान्ति विधीयते। अतो यथावस्थितदेवतिर्यञ्चनुष्यस्थावरादिभेदभिन्नं जगत् ब्रह्मात्मक-मित्यनुसन्धानस्य ग्रान्तिहेतुतया त्रभयप्राप्तिहेतुलेन न भय-हितुलप्रसङ्गः। एवं तर्हि, त्र्रिय तस्य भयं भवतीति किमुचते, यदा च्चेवेष एतस्मिन्रदृष्येऽनात्येऽनिक्तेऽनिलयनेऽभयं प्रतिष्ठां विन्दते, अय सोऽभयं गतो भवतीत्यभयप्राप्ति हेतुत्वेन ब्रह्मणि या प्रति-ष्ठाभिहिता, तस्या विच्छेदे भयं भवतोति। यथोत्तं मह-षिभि:,---

यमुहूर्तं चणं वापि वासुदेवी न चिन्छते। सा हानिस्तमहच्छिद्रं सा भ्वान्तिः सा च विक्रिया॥ इत्यादि। ब्रह्मणि प्रतिष्ठाया त्रन्तरमवकाशो विच्छेद एव॥

यदुतं, न स्थानतोऽपोति सर्वविशेषरहितं ब्रह्मोति वच्य-तीति। तन्न, सविशेषं ब्रह्मोत्येव हितत्र वच्यति। मायामात्रं

<sup>\*</sup> तज्जवानीति ख०, ग॰

लिति च स्वाप्तानामप्यर्थानां जागरितावस्वानुभूतपदार्थवैधर्म्येण मायामात्रत्वमुच्यत—इति, पारमार्थिकलमेव वच्छित । क्ष्मित्रपुराणयोरिप निर्विशेषज्ञानमात्रमेव परमार्थीऽन्यद्पारमार्थिकमिति प्रतीयत—इति यदभिहितं, तदसत्।

यो मामजमनादि वित्त लोकमहे खरम्। कि अविकास में स्थानि सर्वभूतानि न चाहनी खनस्थितः ॥ न च मत्सानि भूतानि पश्च में योगमे खरम्॥ कि अविकास मात्मा भूतभावनः॥ अहङ्गृत्सस्य जगतः प्रभवः प्रलयस्तया ॥ मतः परतरं नान्यत् कि चिद्रस्ति धनच्यय। मिय सर्वमिदं प्रोतं स्त्री मिणगणा इव॥ विष्टभ्याहमिदं कत्स्रमे कांग्रेन स्थितो जगत्॥ कि अविकास परमा के त्युदाहृतः। यो लोकन्यमाविष्य विभत्ये व्यय देश्वरः॥ यसात् चरमतीतोऽहमचरादि चोत्तमः। श्रीकारिस लोकि विदे च प्रियतः पुरुषोत्तमः॥ कि अविकास स्थानिकारी स्थानिकारी स्थानिकारी ।

स सर्वभूतप्रक्रतिं विकारान् गुणादिदीषां च सुने \*व्यतीतः। श्रतीतसर्वावरणीऽखिलात्मा तेनास्तृतं यझुवनान्तराले॥ समस्तकत्वाणगुणात्मकीऽसी खग्रतिलेगोड्नतभूतसर्गः।

<sup>\*</sup> पुनब्तीत इति ख॰।

द्रच्छाग्टहीताभिमतीरुदेहः
संसाधिताशेषजगिदतीऽसी॥
तेजीबलैश्वर्यमहावबीधस्ववीर्यश्रक्यादिगुणैकराशिः।
परः पराणां सकला न यन
लोशादयः सन्ति परावरेशी॥
स देश्वरी व्यष्टिसमष्टिक्पी
व्यक्तस्वरूपी अप्रमाटक्षणः।
सर्वेश्वरः सर्वेद्वक् सर्ववेत्ताः।
समस्तशितः परमेश्वराखः॥
संज्ञायते येन तदस्तदोषः
श्रद्धं परं निमलमेकक्ष्पम्।
संदृश्वते वाष्य्य गम्यते वा

तज्ज्ञानमज्ञानमतीऽन्यदुक्तम्॥

शुं महाविश्वत्याख्ये, परे ब्रह्मणि श्रच्यते।

मैत्रेय भगवच्छव्दः सर्वकारणकारणे॥

सम्भर्तेति तथा भक्तां भकारोऽर्थद्वयान्वितः।

नेता गमयिता स्रष्टा गकारार्थस्वया सुने॥

ऐखर्यस्य समग्रस्य वीर्यस्य यश्रसः श्रियः।

ज्ञानवैराग्ययोश्वेव ष्रणां भग द्रतीरणा॥

वसन्ति तत्र श्वतानि श्वतात्मन्यखिलात्मनि।

<sup>\*</sup> प्रकटेति ख॰ ग॰।

<sup>†</sup> सर्वकर्नित खः।

म च भूतेष्वशिषेषु वकारार्थस्ततोऽव्ययः॥ ज्ञानमतिवलेखयेवीयतेजांस्यमेषतः। भगवच्छव्दवाचानि विना हेयैगुणादिभिः॥ एवमेष महाभव्दी मैत्रेय भगवानिति। परमन्नसभूतस्य वासुदेवस्य नान्यगः॥ तत पूज्यपदार्थोतिपरिभाषासमन्वितः। गब्दोऽयं नोपचारेण \*अन्यतः ह्युपचारतः ॥ निष्यु गाउनाथ् समस्ताः शक्तयसैता तृप यत्र प्रतिष्ठिताः । तिदिखरूपवैरूषं रूपमन्य दरेमें इत्॥ समस्तप्रक्रिरुपाणि तत्करोति जनेखर। देवतिर्यञ्चनुष्याखाचेष्टावन्ति । स्वनीलया ॥ जगतामुपकाराय न सा कर्मनिमित्तजा। चेष्टा तस्याप्रमेयस्य व्यापिन्यव्याहतात्मिका ॥ विशुः पानान्य एवं प्रकारममलं नित्यं व्यापकमच्यम्। समस्त हे यर हितं विष्णु ख्यं परमं पदम् ॥ विष्णु १ २२ ५३ परः पराणां पर्मः पर्मालालसंस्थितः। रूपवर्णीदिनिर्देशविशेषणविवर्जितः॥ अपचयविनायाभ्यां परिणामर्डिजनाभिः। वर्जितः शकाते वतुं यः सदास्तीति केवसम्॥ सर्वतासी समस्तच वसत्यनेति वै यतः। ततः स वासुदेवेति विदक्षिः परिपद्यते॥

<sup>\*</sup> ह्यम्यचेति खः।

<sup>†</sup> चेष्टावनीं ति ख॰।

\*तङ्क्ष परमं नित्यमजमचयमव्ययम्। एकखरूपञ्च सदा हेयाभावाच निमलम्॥ तदेव सर्वमेवैतदाक्तायक्तस्वरूपवत्। तथा पुरुषक्षेण कालक्षेण च स्थितम्॥ विकारिका प्रकृतिया मयास्थाता व्यक्तां व्यक्तिस्व हिपिणी। पुरुषयाप्युभावेती लीयेत परमालनि॥ परमाला च सर्वेषामाधारः परमेखरः। विषानामा स वेदेषु वेदान्तेषु च गौयते ॥ विष्रुण क द्वे रूपे ब्रह्मणस्तस्य मूत्ते चामत्ति मेव च। चराचरखरूपे ते सर्वभूतेष्ववस्थिते। अचरं तत्परं ब्रह्म चरं मवैमिदं जगत्॥ एकदेशस्थितस्यागेज्यीत्सा विस्तारिणी यथा। परस्य ब्रह्मणः यितस्तयेदमिखलं जगत्॥ विकास विणुश्रक्तिः परा प्रोक्ता चेनज्ञाखा तथापरा। अविद्या कमसंज्ञान्या हतीया प्रक्तिरिष्यते॥ यया चेत्रज्ञप्रक्तिः सा विष्टिता तृप सर्वगा। संसारतापानिखलानवाप्नीत्यतिसन्ततान्॥ तया तिरोहितलाच यितः चेत्रचसंज्ञिता। सर्वभूतेषु भूपाल तारतम्येन वर्तते ॥ विकारात्रा प्रधानच पुमांचैव सर्वभूतालसूतया। विषाग्रत्या महाबुद्धे हती संश्रयधर्मिणी॥ १९७७ वर्षानिस्परिकारी तयोः सैव पृथम्भावकारणं संश्रयस्य च।

when the war to be deep to were

II NEGOTA

<sup>\*</sup> सदत्रद्वीत ख०, सत्रद्वीत ग०।

यथा सत्तो जले वातो विभित्त किष्णकामतम्।
यितः सापि तथा विष्णोः प्रधानपुरुषात्मनः॥
तदेतदचयं नित्यं जगन्मुनिवराखिलम्।
आविभीवितरोभावजन्मनामविकल्पवत्॥

द्रवादिना परं ब्रह्म स्वभावत एव निरस्तनिखिलदोषगन्धं समस्तक खाणगुणात्मकं जगदुत्पत्ति खितिसं हारान्तः प्रवेशनिय-मनादिलीलं प्रतिपाद्य, क्रत्सस्य चिदचिद्वसुनः सर्वावस्थाव-खितस्य पारमार्थिकस्यैव परस्य ब्रह्मणः यरीरतया रूपलं यरीरकप\*तन्वंगगतिवस्त्यादिग्रद्धस्तत्तच्छव्दसामानाधिकर-खेन चाभिधाय, तदिम्हितिस्तस्य चिद्वसुनः सह्पेणावस्थिति-चैत्रज्ञरू पेणावस्थितिं चोत्ता, चेत्रज्ञाव-मचिनिश्रतया स्यायां पुर्ण्यपापात्मककर्मरूपाविद्यावेष्ठितत्वेन स्वाभाविक-ज्ञानक्षपत्नाननुसन्धानमचिद्रपार्थानारतयानुसन्धानच प्रति-पादितमिति परं ब्रह्म सविशेषं, तिहिभूतिभूतं जगदिप पारमार्थिक मेवेति ज्ञायते॥ प्रत्यस्तिमतभेदिमत्यत्र, देवमनु-षाद्गिक्षतिपरिणामविशेषसंसृष्टसाप्यामनः सक्षं तद्गत-भेदरहितत्वेन तद्भेदवाचिदेवादिशब्दागीचरं ज्ञानसत्तैकलचणं स्वसंवेदां योगयुद्धानसो न गोचरमित्युचत-इत्यनेन न प्रप-ञ्चापलापः। कथमिदमवगम्यत—इति चेत्, तद्चते, श्रिसन् प्रकरण संसार कभेषजतया योगमभिधाय, योगावयवान् प्रत्या-

<sup>\*</sup> रूपश्कीति ग०।

<sup>†</sup> अगीचरमिति गः।

हारपर्यन्तां यो ता अधारणासिद्यार्थं ग्रुभाश्रयं वत्तं परस्य ब्रह्मणी विष्णी: शक्तिशब्दाभिधेदं रूपद्वयं मूर्त्तामूर्त्तविभागेन प्रति-पाय, ततीयमिक्पनमाखावियावेष्टितमचिदिमिष्टं चेत्रज्ञं मूर्ताखिविभागं भावनात्रयान्वयादश्यभित्यता, दितीयस्य कमाख्याविद्याविरिहणीऽचिहियुक्तस्य ज्ञानैकाकारस्यामूर्ताख-विभागस्य निष्पत्रयोगिध्येयतया योगयुङ्मनसीऽनालम्बनतया स्ततः ग्रुद्धिविरहाच ग्रुभाययतं प्रतिषिध्य, पर्शिक्षप-मिदममूर्त्तमपर्श्वतिरूपं चेत्रज्ञाखं मूर्त्तच, पर्शिकरप-स्यामनः चेत्रज्ञतापत्तिहेतुभूतत्ततीयश्रत्याख्यकमे रूपाविद्या चेत्यतच्छितित्रयाययं भगवदसाधारणम्, आदित्यवणीमत्यादि-वेदान्तसिडं मूर्ते रूपं शुभाश्रय-इत्युत्तम्। श्रव परिश्रडात्म-खरूपस ग्रभात्रयतान इतां वक्तं प्रत्यस्तिमतभेदं यदित्या-यचते। तथाहि,—

> न तद्यीगयुजा प्रकां नृप चिन्तयितुं यतः। दितोयं विष्णसंज्ञस्य योगिध्येयं परं पदम्॥ समसाः प्रक्रायश्वेता तृप यत्र प्रतिष्ठिताः । तदिखरूपवैरूषं रूपमन्यदरेमें इत् ॥ इति ॥

चतुर्भुखसनकादीनां जगदन्तरवर्त्तनामविद्यावेष्टि-

<sup>\*</sup> अभिधायेति खः।

<sup>†</sup> कर्मभावना जनकादीनां, ब्रह्मभावना सनकादीनाम्, उभयभावना चतुर्मु खस्य चेतिभावनेति ख-चिक्तितपुलके प्रयते। चनुमीयते खल्वेतत् टिप्पण्स्यानीयमपि लिपिकरप्रमादात् मूली सन्निवेशितमिति ।

<sup>‡</sup> इति च वद्तीति ख॰, ग॰।

तत्वेन ग्रभाययानहतामुका, बडानामेव पयायोगेनोइत-बोधानां खखरूपमापनानाच्च\* खत: 'ग्रुडिविरहात् भगवता ग्रीनकेन ग्रभाययता निषिद्धा॥

आब्रह्मस्तम्बपर्यन्ता जगदन्तर्यवस्थिताः।
प्राणिनः कमजनितसंसारवश्रवितिनः॥
यतस्ततो न ते ध्याने ध्यानिनासुपकारकाः।
अविद्यान्तर्गताः सर्वे ते हि संसारगीचराः॥
पश्चादुद्भूतबोधाश्र ध्यानिनैवोपकारकाः।
नैसर्गिको न वै बोधस्तेषामध्यन्यतो यतः॥
तस्मात्तद्मलं ब्रह्म निसर्गदिव बोधवत्।

इत्यादिना परस्य ब्रह्मणी विश्णीः स्वरूपं स्वासाधारणमेवः ग्रभायय-इत्युक्तम्। अतीऽत्र न भेदापलापः प्रतीयते॥

त्रानस्क पिमत्यवापि, ज्ञानस्य तिरिक्तार्यजातस्य कत्सस्य न मिष्यातं प्रतिपाद्यते। ज्ञानस्क पस्यात्मनो देवमनुष्याद्यर्या-कारेणावभासो भान्तिरित्येतावन्यात्ववचनात्। न हि ग्रुक्ति-काद्या मिष्यारजतयावभासो भान्तिरित्युक्ते, जगित कत्सः रजतजातं मिष्या भवति। जगद्वद्याणीः सामानाधिकरप्ये-नैक्यप्रतीति ब्रह्मणो ज्ञानस्क पस्यार्थाकारता भान्तिरित्युक्ते सित, अर्थजातस्य क्षत्सस्य मिष्यात्वमुक्तं स्थादिति चेत्, तदसत् ‡। अस्मिन् ग्रास्त्रे परस्य ब्रह्मणो विष्णोर्निरस्ता ज्ञानादिनि खिल-

<sup>\*</sup> जाप्तानाचिति ख०।

<sup>†</sup> सिद्धिवरहादिति ग०।

<sup>‡</sup> चेत्, नेति ख०।

and the second of the second o

I med from syring beatly

दोषगन्थस्य समस्तकस्याणगुणात्मकस्य महाविभृतेः प्रतिपन्न-तया, तस्य भान्तिद्यनासभ्यवात्। सामानाधिकरस्थिनेक्य-प्रतिपादनच्च वाधासहमविरुद्धं चेत्येतदनन्तरमेवोपपादियस्यते। त्रतोऽयमपि स्रोको नार्थस्वरूपस्य वाधकः। तथाहि,—यतो वा द्रमानि स्तानि जायन्ते येन जातानि जीवन्ति यद्ययन्त्य-भिसंविश्यन्ति तहिजिज्ञासस्य तद्वद्वीति जगज्जन्मादिकारणं ब्रह्मोत्यवसिते सति,—

इतिहासपुराणाभ्यां वेदं समुपष्टं हयेत् ॥

द्रित शाखेणाखार्यस्थितिहासपुराणाभ्यासुपर्युहणं कार्यमिति ज्ञाचने। उपर्युहणं नास, विदितसक्तविद्†तद्यानां स्वयोग-महिमसाचात्कतवेदतत्त्वार्थानां वाक्यः स्वावगतविद्वाक्यार्थ-व्यक्तीकरणम्। सक्तलशाखानुगतस्य वाक्यार्थस्याल्पभागश्रवणा-हुरवगमत्वेन, तेन विना निश्चयायोगादुपृष्टंहणं हि कार्यमेव। तत्र पुलस्यवसिष्ठवरप्रदानलब्धपरदेवता‡पारमार्थिकज्ञानवतो भगवतः पराश्चरात् स्वावगतवेदार्थोपृष्टंहणमिच्छन् मैनेयः परिपप्रच्छ,—

बभूव भूयस यथा महाभाग भविष्यति॥

<sup>\*</sup> समुपवर्णयेदिति ग०।

<sup>†</sup> वेदतचार्थानामिति ग०।

<sup>‡</sup> दैवतेति ख॰।

## यनायञ्च जगद्गृह्मन् यतञ्चेतचराचरम्। लीनमासीयथा यत्र लयसेखिति यत्र च॥

द्यादिना। तन अञ्चलक्पविशेषतिसभूतिभेदप्रकार-तदाराधनखरूपफलविशेषाच पृष्टाः, ब्रह्मखरूपविशेषप्रश्रेषु,— यतस्त चराचरमिति निमित्तीपादानयोः पृष्टलात्। यनाय-मिखनेन सृष्टिस्थितिलयक्रमभूतं जगत् किसासक्रिमित पृष्टं, तस्य चीत्तरं, -जगच स-इति। द्रद् तादात्यम्न्तर्यामिरूपे-णात्मतया व्याप्तिकतं, न तु व्याध्यवापकयोर्वस्वैकाकतम्,। यमयमिति प्रश्रस्थीत्तर्लात् जगच स—दति सामानाधिकर-ख्य । यसयमिति मयट् न विकारार्थः, प्रयक् प्रस्रवैचर्थात् । नापि प्राणमयादिवत् स्वार्थिकः, जगच स—इत्यत्तरानुप-पत्तेः। ‡तदा हि, विष्प्रेवित्यत्तरमभविष्यत्। त्रतः प्राचुर्योष्ट्रेन् एव, तलाकतवचने मथिडिति मयट्। क्रत्सञ्च जगत् तच्छरीर-तया तलाचुरमेव, तसाद्यमयमित्यस्य प्रतिवचनं जगच स-इति, । सामानाधिकरणं जगद्बन्नणीः शरीरात्मभावनिबन्धन-मिति निश्चीयते। श्रन्यथा निविश्चषवसुप्रतिपादनपरे शास्तेऽ-स्युपगस्यमाने सर्वाखीतानि प्रश्नप्रतिवचनानि न संगच्छनी। तदिवरणक्षपं क्षत्सच गासं न संगच्छते। तथा हि सति, प्रपच्चमस्य निमधिष्ठानिमित्येवं रूपस्यैकस्य प्रश्नस्य निर्वि शेष-चानमात्रमित्येवं रूपमेवीत्तरं खात्। जगरुब्रह्मणीरे कद्रव्यलपरे

<sup>\*</sup> चनेति ख॰।

<sup>†</sup> मयड् ते ति ख०, ग०।

<sup>‡</sup> तथा हीति क॰, ग॰।

च \* सामानाधिकर्षे सत्यसंकल्पतादिकल्याणगुणैकतानता निखिलहेयप्रत्यनीकता च बाधित, सर्वाश्रभाष्यदञ्च ब्रह्म भवेत्। श्रात्मश्ररीरभाव एवेदं सामानाधिकर्षः मुख्यवन्त-मिति स्थाप्यते †। श्रतः,—

विश्वाः सकाशादुद्भूतं जगत्तत्वेव श्रमंखितम् । 🚧 💯

दति संग्रहेणोत्तमधं, परः पराणामित्यारस्य विस्तरेण वतुं परब्रह्मभूतं भगवन्तं विणुं खेनैव रूपेणावस्थितम्, श्रविकारायेति श्रोकेन प्रथमं प्रणस्य, तमेव हिरखगभस्यावतारप्रद्वररूप-तिमूर्त्तिप्रधानकालचेन जसमष्टिव्यष्टिरूपेणावस्थितच्च नमस्व-रोति। तन, श्रानस्वरूपमित्ययं श्लोकः चेत्रज्ञव्यध्यालना-वस्थितस्य परमालनः स्वभावमाह। तस्मानान निविशेषवस्त-प्रतीतिः॥

यदि निविशेषज्ञानरूपब्रह्माधिष्ठानसमप्रतिपादनपरं शास्त्रम्। तिह,—

निर्गुणस्याप्रमियस्य शबस्याप्यमनात्मनः। कथं सर्गोदिकदेलं ब्रह्मणीऽभ्युपगम्यते॥ इति चोद्यम्।

<sup>\*</sup> परे एवेति ख०।

<sup>†</sup> स्थाप्यते चेति ग॰।

<sup>¶</sup> तर्नेव चेति ख॰।

श्रत्तयः सर्वभावानाम् चित्यज्ञानगीचराः। यतीऽती ब्रह्मणस्तास्त सर्गाद्या भावश्रत्तयः। भवन्ति तपतां श्रेष्ठ पावकस्य यथीष्णता॥

दित परिहारच न घटते। तथा सित, निर्मुणस्य ब्रह्मणः कथं सर्गादिकर्तृत्वम्। ब्रह्मणो न पारमार्थिकः सर्गः। अपि तु, श्वान्तिकल्पित—इति चीद्यपरिहारी स्थाताम्। उत्पत्त्यादिकार्थं सत्त्वादिगुण्युक्तापरिपूर्ण्कमैवस्येषु दृष्टमिति सत्त्वादिगुण्-रहितस्य परिपूर्णस्थाकमैवस्थस्य कर्मसम्बन्धानर्दस्य कथं सर्गादेः कर्त्तृत्वमभ्युगम्यत—इति चीद्यम्। दृष्टसक्तविसजातीयस्य ब्रह्मणे यथोदितस्वभावस्थेव जलादिविसजातीयस्याग्नादे\*रोष्ण्यादियिक्तयोगवत् सर्वप्रक्तियोगो न विरुध्यत—इति
परिहारः॥

परमार्थस्वमेवेक, — इत्याद्यपि न क्रित्स्यापारमार्थं वदति। श्रपि तु, क्रत्सस्य तदात्मकतया तद्यतिरेवेणाव-स्थितस्यापारमार्थ्यम्। तदेवोपपादयति, —

तवैष महिमा येन व्याप्तमेतचराचरम्॥ इति॥

येन व्ययदं चराचरं व्याप्तम्, अतस्वदात्मकमेवदं सर्वमिति वदन्यः कोऽपि नास्ति। अतः सर्वात्म‡तया व्यमेवेकः पर-मार्थः। अत इदमुच्यते, तवेष महिमा या सर्वव्याप्तिरिति। अन्यया तवेषा भान्तिरिति वक्तव्यम्। जगतः पर्ते विमित्यादीनां

<sup>\*</sup> एवी ण्यादीति ख०, ग०।

<sup>†</sup> कत्सस्येति ग-चिक्कितपुस्तके नीपस्थिते।

<sup>‡</sup> सर्वात्मकतयेति क०, ख०।

पदानाञ्च लचणा स्यात् । लीलया मही मुद्दर्ती भगवती महावराहस्य सुतिप्रकरणिवरोध । यतः, क्षत् ज्ञं जगत् ज्ञानाकाना
त्वया याक्षतया व्याप्तत्वेन तव सूर्तः, तसात् त्वदाक्षकत्वानुभवसाधन योगिवरिष्ण एतत् केवलदेवमनुष्यादिरूपिमिति स्नान्तिज्ञानेन पप्यन्तीत्याह,—यदेतदृष्यत—इति। न केवलं वसुतस्त्वदाक्षकं जगत् देव मनुष्याद्याक्षकिमिति दर्भनमेव भ्रमः,
ज्ञानाकाराणामाक्षनां देवमनुष्याद्याक्षकारत्वदर्भनमि भ्रम—
इत्याह,—ज्ञानस्रूपमित्वलिमिति। ये पुनर्वुदिमन्ती ज्ञानस्रूष्ट्याह,—ज्ञानस्रूपमित्वलिमिति। ये पुनर्वुदिमन्ती ज्ञानस्रूष्ट्याह,—ज्ञानस्रूपमित्वलिमिति। ये पुनर्वुदिमन्ती ज्ञानस्रूष्ट्याह,—ज्ञानस्रूपमित्वलिमिति। ये पुनर्वुदिमन्ती ज्ञानस्रूष्ट्याह,—ज्ञानस्रूपमित्वलिमिति। ये पुनर्वुदिमन्ती ज्ञानस्रूष्ट्याक्षत्वानस्रूप निर्मुण्यादिप्रक्रतिपरिणामविश्विष्रिरीरक्ष्यमित्रवं जगच्छरीरातिरिक्रज्ञानस्रूपालकं त्वच्छरीरच्यः
प्रयन्तीत्याह,—ये तु ज्ञानिवद—इति। श्रन्यया स्नोकानां
पोनरुत्त्यं, पदानां लच्चणा, श्रर्थविरोधः, प्रकरणिवरोधः, शास्ततात्पर्यवरीध्यः॥

तस्यात्मपरदेहेषु सतोऽप्येकमयमित्यत्र, सर्वेष्वात्मसु ज्ञानैकां-कारतया समानेषु सत्सु देवमनुष्यादिप्रक्षति\*\*परिणामविशेष-

<sup>ं \*</sup> लच्चणैवेति ख॰। पदानां लचणा चेति ग॰।

<sup>¶</sup> साधकीति क० ।

<sup>†</sup> जगदेव देवेति ख०, ग०।

<sup>॥</sup> सर्वस्थेत्यत्र भगस्थेति लिपिकरप्रमाद्कतं परिपयते ग-चिक्नित पुस्तके।

<sup>‡</sup> लक्दीरमिति ग०।

<sup>§</sup> लच्चण्यार्थिवरोधः, शास्त्रविरोधस्विति ग॰।

<sup>\*\*</sup> मनुष्याक्रतिपरिणामेति ग॰।

रूपिण्डसंसगैकतमात्मस देवाद्याकारेण दैतद्रभनमतष्य\*-मित्युचते। पिण्डगतमात्मगतमि दैतं न प्रतिविध्यते। देव-मनुष्यादिविविधविचिचिपिण्डेषु वर्तमानं सर्वमात्मवसुसमिन-त्ययः। यथोक्तं भगवता—

> श्वान चैव खपाके च पिष्डताः समद्शिनः। निर्दोषं हि समं ब्रह्म-इत्यादिषु ॥ कि.ए.।१००९

तस्यात्मपरदेहेषु सतीऽपीति देहातिरिक्ते वसुनि स्वपरविभागस्योक्तवात् । यदान्योऽस्ति परः कोऽपोत्यतापि नात्मव्यं
प्रतीयते। यदि मत्तः परः कोऽप्यऽन्य—द्व्येकस्मिन्नर्थे परश्रव्यान्य-श्रव्योः प्रयोगायोगात् । तत्न, पर-श्रव्यः स्वयतिरिक्तात्मवचनः, श्रन्य-श्रव्यः तस्यापि ज्ञानकाकारत्वात् । श्रन्याकारत्वप्रतिषधार्थः। एतदुक्तं भवति, यदि महातिरिक्तः कोऽप्यात्मा
महाकारभूत । एतदुक्तं भवति, यदि महातिरिक्तः कोऽप्यात्मा
महाकारभूत । त्रानेकाकारादन्याकारोऽस्ति, तदाहमेवमाकारः, श्रयञ्चान्याद्याकार—द्ति श्रक्यते व्यपदेष्टुम्। न चैवमस्ति । सर्वेषां ज्ञानकाकारत्वेन समानत्वादेविति ॥

कतम् । इष्टान्ते चानेकरस्वतिनां वाखंयानां न खरूप-ख्रम् । इष्टान्ते चानेकरस्वतिनां वाखंयानां न खरूपेक्यम् । अपि तु, आकारसास्यमेव शितेषाम् ॥ वायुं वनेकाकाराणां रस्युं भेद-

<sup>\*</sup> ज्यानर्थमिति खा।

<sup>†</sup> ज्ञानैकाकारलेन मचादिति ख॰, ग॰।

<sup>🗓</sup> भूताकाराद्याकार—इति ग॰। नितरामसमीचीनीऽयं पाठः।

<sup>ा</sup> अपि लाकारवैषम्येणैव तेषामिति ख॰। पाठीऽयं नास्रभ्यं रीचते।

१ अधाय

निष्कुमण\*स्ता हि षड्जादिसंज्ञाभेदः। एवमासनां देवादिसंज्ञाभेदः। तेजसाप्यपार्धिवद्रव्यांग्रभूतानां पदार्थानां तत्तद्र्व्यत्वैक्यमेव न खरूपैक्यम्। तथा वायवीयानामंग्रानामपि खरूपभेदीऽवर्जनीयः। सीऽहं स च त्विमिति सर्वासनां पूर्वीतं
ज्ञानाकारं तच्चत्वेन पराम्थ्य तत्सामानाधिकरण्वेन, यहंत्विमत्यादीनामर्थानां ज्ञानमेवाकार—द्रत्युपसंहरन्, देवाद्याकारभेदेनात्मसु भेदमोहं परित्यजेत्याह। अन्यथा, देहाद्यतिरिक्तीपदेश्यखरूपे, यहं त्वं सर्वमेतदात्मखरूपमिति भेदनिर्देशो
न घटते। यहन्त्वमादियव्दानामुपलचेत्रण्यं सर्वमेतदात्मखरूपमित्यनेन सामानाधिकरण्यादुपलचण्त्वमपि न सङ्गच्छते।
सीऽपि यथोपदेशमकरोदित्याह, तत्याज भेदं परमार्थदृष्टिरिति। कुतश्चेष निण्य—इति चेत्, देहात्मविवेकविषयत्वादुपदेशस्य। तच्च,

दि प्रक्रमात् विभेदजने चौन दित च नाम स्वरूपेकापरम्।

नापि जीवपरयोरत स्वरूपेकाम्बरीत्या निषिद्रम् । जीवपरयीरिप स्वरूपेकां देहात्मनोरिव न समावति । तथा च खुति:।

हा सुपर्णा सयुजा सखाया समानं हचं परिषर्धजाते।

<sup>\*</sup> निष्कुमण्भेद्ञत—र्ति ख॰, ग॰।

<sup>†</sup> उपलच्णिमिति कः।

<sup>‡</sup> पादादिलचण-इति ग॰।

श नात्मेक्यपरमिति ग०।

<sup>§</sup> प्रसिद्धमिति ग॰। पाठानारमेतन्नानारं रञ्जयति।

तयोरन्यः पिप्पलं सादत्य- कर्ड 1-3-1नश्चनयोऽभिचाकशीति॥
क्षित्रं पिवन्ती सुक्ततस्य लीकी
सुद्धं प्रविष्टी प्रम प्रार्ड्धे। किर्वेशको किर्माणिक स्थानियो ब्रह्मविद्दी वदन्ति
पञ्चाग्रयो ये च त्याचिताः\*॥

श्रन्तः प्रविष्टः शास्ता जनानां सर्वात्मेत्याद्याः । श्रस्मिनिप वि

भास्ते,-

स सर्वभूतप्रक्षतिं विकारं
गुणादिदीषां स सुने व्यतीतः।
श्रतीतसर्वावरणोऽखिलाला
तेनासृतं यद्भुवनान्तराले॥
समस्त्रकाणगुणात्मकोऽसी
परः पराणां सकला न यत।
क्रियादयः सन्ति परावरेशे।

श्रविद्याकमें चान्या हतीया शक्तिरिष्यते।

यया चेत्रज्ञातिः सा विष्टिता तृप सर्वगा॥ इति॥
"भेद्व्यपदेशात्। उभयेऽपि हि भेदेनैनमधीयते"। भेद्व्यपदेशाचान्यः। श्रिधिकन्तु भेदिनिदेशात्—इत्यादिस्त्रेषु च ।
य श्रात्मनि तिष्ठनात्मनोऽन्तरोऽयमात्मा न वेद। यस्यात्मा
शरीरम्। य श्रात्मानमन्तरोऽयमयति"। प्राज्ञेनात्मना संपरि- वेट प्र

<sup>\*</sup> हणाचिकेता-द्ति ख॰, ग॰।

<sup>†</sup> स्वेष्विवि ख॰।

खतः, प्राज्ञनासनान्वारूढ़ — इत्यादिभिरुभयोरचोन्यप्रत्यनीका-कारेण खरूपनिणयात्। नापि साधनानुष्ठानेन निर्मृत्ता-विद्यस्य परेण खरूपेक्यसभवः, अविद्याश्रयत्रयोग्यस्य तद-नद्देतासभवात्। यथोत्तम्,—

परमालालनी र्योगः परमार्थ—इती खते।

मिष्येतद्र्यद्रश्यं हि नैति तद्व्यतां यतः ॥ इति ॥

मुक्तस्य तु, तद्वर्मतापित्तरे वेति भगवतीतास्क्रम्,—

इदं ज्ञानमुपाश्रित्य मम साधम्यमागताः।

सगेंऽपि नोपजायन्ते प्रलये न व्यथन्ति च ॥ इति ॥

इहापि,—

त्रात्मभावं नयत्येनं तद्भृद्धायिनं सुने । विकार्यमालनः यत्त्या लोहमाकषको यथा॥

द्यासभावमासनः स्वभावम्। न ह्याकष्ठ सस्तापारत्याः कष्यमाणस्य। वच्यति च, जगद्यापारवजं प्रकरणादसिनिहितलाच भीगमात्रसास्य लिङ्गाच । मुक्तोपस्य ययपदेशाचिति।
हित्तिर्णि, 'जगद्यापारवजं समानो ज्योतिषिति। द्रविडभाष्यकार्य, देवतासायुज्यादश्ररीरस्थापि देवतावत् सर्वाधिसिद्धिः
स्यादित्याह । श्रुतयस्, य दहासानमनुविद्य व्रजन्त्येतां सत्यान्
कामान्, तेषां सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवति । व्रह्मविदाप्नोति
परम्। सोऽश्रुते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विपिस्ताः।

<sup>\*</sup> अयद्यमिति क॰, ग॰।

<sup>†</sup> खार्थमिद्विरिति ग०।

<sup>‡</sup> विपस्तितीति ख॰, ग॰।

एतमानन्दमयमात्मानमुपसंत्रस्य इमान् लोकान् कामात्री \*
कामरूप्यनुसञ्चरन् स तत्र पर्यति (रसो वै सः। रसए ह्येवायं कि

यथा नद्यः स्वन्दमानाः ससुद्रेऽस्तं गच्छन्ति नामरूपे विद्याय ।
तथा विद्यान् नामरूपादिमुक्तः
परात् परं पुरुषसुपति दिव्यम् ॥ उन्यास्ति विद्यम् ॥ उन्यास्ति ॥ उन्यासि ॥ उन्या

परिवदास सर्वास सगुणमेव प्रव्रह्मोपास्यं, फलं चैकरूपमेव। त्रतो विद्याविकल्प—इति, स्त्रकारेणैवानन्दाद्यः
प्रधानस्य विकल्पोऽविश्रिष्टफललादित्यादिष्ठ्रतम्॥ वाक्यकारेण
च सगुणस्योपास्यलं विद्याविकल्पस्रोत्तः; गुत्रं तद्गणकोपासना- उत्त्रक्षिः
दिति। भाष्यकता व्याख्यातं च, यद्यपि स्चित्तं — दत्यादिना। किंद्रियः
वद्ग वद् ब्रह्मव भवतीत्यचापि,—

ह ा व नामरूपाहिसुत्तः

परात्यरं पुरुषसुपैति दिव्यम् ।
 निरज्जनः परमं साम्यसुपैति ।

पुरं ज्योतिरुपसम्पद्य स्त्रेन रूपेणाभिनिष्यदातं—दुत्यादि-

LANE कार की के किए के की मार्स के विशेष के ने में हैं के कार की में में

<sup>\*</sup> कामान् निकामरूपेण सचरित्रति ग०।

<sup>ं</sup> सङ्गच्चनीति ग०। पाठीऽयं न साम्प्रदायिक-द्ति प्रतिभाति।

<sup>‡</sup> परबृह्मीति ख॰।

<sup>§</sup> सचिन—दति ख॰, ग॰।

भिरैकार्थात् । प्राक्ततनामरूपाभ्यां विनिर्मुक्तस्य निरस्ततत्कत-भेदस्य ज्ञानैकाकारतया ब्रह्मप्रकारतोच्यते। प्रकारैको च तत्त्वव्यवहारी मुख्य एव। यथा,—सोऽयं गौरिति। ग्रवापि,— विज्ञानं प्रापकं प्राप्ये परे ब्रह्मणि पार्थिव। प्रापणीयस्त्रथैवाका प्रचीणाशेषभावनः॥

द्ति परब्रह्मध्यानादात्मा परब्रह्मवत् प्रचीणाग्रेषभावनः, क्रम्भावना-ब्रह्मभावनोभयभावनिति भावनाचयरहितः प्राप-णीय—द्रत्यभिधाय,

> चेनज्ञः करणी ज्ञानं करणं तस्य वै दिज। निष्पाद्य मुक्तिकार्यं वै क्षतक्तत्यं निवर्तयेत्॥

द्रति करणस्य परब्रह्मध्यानरूपस्य प्रचीणाशिषभावनात्म-स्वरूप\*पाप्ता क्षतकत्यत्वेन निवृत्तिवचनात् याविसद्यानुष्ठेय-मित्युक्का,

> तङ्गावभावमापन्नस्तदासी परमासना । भवत्यभेदी भेद्य तस्याज्ञानकतो भवेत्॥

द्रित मुत्तस्य खरूपमाह। तद्वावो ब्रह्मणो भावः स्वभावः,
न खरूपैक्यम् तद्वावभावमापन—द्रित दितीयभावण्यःनन्वयात्, पूर्वीतार्थविरोधा म् यद्वमापनः प्रजीणाण्यभावनत्वं,
तदापत्तिः तद्वावभावापत्तिः । यदैवमापनः, तदायं परमात्मना
अभेदो भवति, भेदरिहतो भवति/—ज्ञानैकाकारतया परमात्मनैकप्रकारस्यास्य । तसाद्वेदो देवादिरूपः । तदन्वयोऽस्य

<sup>\*</sup> खरूपं प्राप्ये ति ग०।

<sup>†</sup> एकप्रकार: स्वादिति ख-चिक्नितपुस्तक पाठः समीचीनतया न प्रतिभाति ।

कमक्षाज्ञानमूलः, न स्वरूपकतः, इ स तु देवादिभेदः पर-ब्रह्मध्यानेन मूलभूताज्ञानक्षे कमीण विनष्टे, हेलभावादिन-तत—दत्यभेदी भवति। यथीक्तम्,—

एकस्रूपभेद्सु बाह्यकमप्रवृत्तिजः। वृतिप्रजः स्वर्धिकार्याः

देवादिभेदे विध्वसे नास्येवावरणी हि सः ॥ इति ॥ वि मा । प्रति ॥ वि मा । प्रति ॥ वि । प्रति विव्यापीति ।

विभेदजनके ज्ञाने नाग्रमात्यन्तिकं गते।

आत्मनी ब्रह्मणो भेदमसन्तं कः करिष्यति ॥ इति॥

विविधी भेदी विभेदः, दैवतिर्यञ्चनुष्यस्यावरात्मकः।

यथोकं ग्रीनकेनापि,—

चतुर्विधी विभेदोऽयं मिष्याज्ञाननिबन्धनः ॥ इति ॥ आत्मिन ज्ञानखरूपे देवादिरूपविविधभेदहेतुभूतकर्माखा-ज्ञाने परब्रह्मधानेनात्यन्तिकं नाग्यं गते सति, हेत्वभावादसन्तं परसाद्विद्याण आत्मनो देवादिरूपं भेदं कः करिष्यतीत्यर्थः ॥

अविद्यानर्मसंज्ञान्येत्यनेवोक्तम्,—चित्रज्ञञ्चापि मां विद्यी- विद्यान्तियादिनान्तर्यामिरूपेण सर्वस्थात्मतयैक्यविधानम्। अन्यया,

चरः सर्वाणि स्तानि कूटस्थोऽचर उचते। भगकी ४७.१६

उत्तमः पुरुषस्वन्यः¶—

द्रत्यादिभिर्विरोधः। त्रन्तर्यामिरूपेण सर्वेषामात्मत्वं तत्रवेव भगवताभिह्नितम्,—

<sup>\*</sup> भेद्येति ग०।

<sup>†</sup> चेलभावादनन्तरं परचादिति कः। परमाद्ब्रह्मण-द्ति खः।

<sup>¶</sup> परमाक्तेत्युदाह्वत-इत्ययमंशीऽपि ख-चिक्रित पुस्तके—उपलभ्यते।

१ अध्याये

र्धायः सर्वभ्रतानां हृहेग्रेऽर्जुन तिष्ठति॥

सर्वस्य चाहं हृदि सन्निविष्टः॥

इति च।

त्र च ॥ इसात्मा गुड़ानिय सर्वस्तामयस्थितः॥ इति च ॥

तदेवीचिते। भूतग्रब्दी ह्यासपर्यन्तदेहवचनः, यतः सर्वेषा-मयमात्मा, तत एवक सर्वेषां तच्छरीरतया प्रथगवस्थानं प्रतिषिध्यते,—न तदेस्ति विना यत् स्यादिति । भगविद्वभूत्युप-संहारश्वायमिति तथैवास्युपगन्तव्यम्। तत ददमुच्चते,—

यद्य दिभूतिमत्मस्तं श्रीमदूर्जितमेव वा।

तत्तदेवावगच्छ तं मम तेजाऽ श्रमभवम्॥

विष्ठभ्या हिमदं क्षत्स्रमेकां शेन स्थिती जगत्॥ इति॥

श्रतः श्रास्तेषु न निर्विशेषवसुप्रतिपादनमस्ति। नाष्यर्थ-जातस्य भान्तत्वप्रतिपादनम्। नापि चिद्विदीश्वराणां

खरूपभेदनिषेधः ॥

यदप्युचते, निविशेषे खयंप्रकाशे वस्तुनि, दोषपरिकल्पित-मोखरेशितव्याद्यनन्तविकत्यं सवं जगत्। दोषय सक्तपितरी-धानविविधविचिचविचेपकरी सदसदिनवेचनीयानाद्यविद्या। सा चावस्याभ्युपगमनीया, श्रवतेन हि प्रत्यूढ़ा—इत्यादिभिः!

<sup>\*</sup> तत-इति कः। तत एवानः शरीरतयेति गः।

<sup>†</sup> मया भूतं चराचरिमत्यपरांशीऽपि दृश्यते ख-चिक्नितपुस्तके।

<sup>‡</sup> इत्यादिश्रतिभिर्ति कः। इत्यादिभिन्ने च्चण-इति खः।

श्रुतिभिन्नह्मणः तत्त्वमस्यादिवाक्यसामानाधिकरण्यावगतजीवै-क्यानुपपत्या च। सा तु, न सती भ्रान्तिवाधयीरयोगात्, नाष्यसती खातिवाधयीश्रायोगात्। श्रतः कीटिइयविनिर्मुक्ते-यमविद्यति\*तत्त्वविद्—इति॥ तद्युक्तम्, सा हि किमाश्रित्यः भ्रमं जनयतीति वक्तव्यम्। न तावज्ञीवमाश्रित्य, श्रविद्या-परिकिल्पितत्वाज्ञीवभावस्य। नापि ब्रह्माश्रित्य, तस्य स्वयंप्रकाग्र-श्रानक्रपत्नेनाविद्याविरोधित्वात्। सा हि ज्ञानबाध्याभिमता।

ज्ञानक्षं परं ब्रह्म तिवर्त्यं स्थासकम्।

श्रज्ञानचे त्तिरस्तुर्यात् कः प्रभुस्तिवर्तने ॥

ज्ञानं ब्रह्मिति चेज्ज्ञानमज्ञानस्य निवर्तकम्।

ब्रह्मवत्तत्प्रकाश्रत्वात् तदिप द्यनिवर्तकम् ॥

ज्ञानं ब्रह्मिति विज्ञानमस्ति चेत्यात् प्रमेयता।

ब्रह्मणोऽननुभृतित्वं त्वदुत्त्यैव प्रमञ्चते॥

ज्ञानसक्षं ब्रह्मीत ज्ञानं तस्या अविद्यायाः बाधकं न सक्ष्मभूतं ज्ञानमिति चेत्—न। उभयोरिप ब्रह्मस्क्ष्पप्रका-यत्वे † सति, अन्यतरस्य विरोधित्वमन्यतरस्य निति विशेषानव-गमात्। एतदुक्तं भवति, ज्ञानस्क्ष्णं ब्रह्मोत्यनेन ज्ञानेन ब्रह्माण् यः स्वभावोऽवगस्यते, स ब्रह्मणः स्वयंप्रकाशत्वेन स्वयमेव प्रका-शत—दत्यविद्याविरोधित्वे न‡ कश्चिदिशेषः स्वरूपतिद्वषय-ज्ञानयोरिति।

<sup>\*</sup> तत्त्वविद-द्तीत्ययमंशी न पयते ख-चिक्नित पुस्तके।

<sup>†</sup> प्रकारल-इति ख॰।

<sup>‡</sup> विरोधले नेति क॰, ख॰।

तिच, त्रनुभवखक्षपस्य ब्रह्मणीऽनुभवान्तराननुभाव्यत्वेन भवतो न तिहषयं ज्ञानमस्ति। अतो ज्ञानमज्ञानिवरोधि चेत्, स्वयमेव \*विरोधि भवतीति नास्या ब्रह्मात्र्यव्यसभावः। श्रत्यादयस्तु, स्वयाधात्य्ऽप्रकाशे स्वयमसमर्थाः स्वाज्ञाना-विरोधिनस्तिववर्तने ज्ञानान्तरमपेचन्ते। ब्रह्मतु, स्वानुभव-सिद्धयाधात्यिमिति स्वाज्ञानिवरोध्येव, तत एव निवर्तनान्तर्च नापेचते॥

श्रयोचेतं, ब्रह्मव्यतिरिक्तस्य मियालज्ञानमज्ञानिवरी-धोति, न। इदं ब्रह्मव्यतिरिक्तमियालज्ञानं किं ब्रह्मयायात्या-ज्ञानिवरोधि, उत प्रपञ्चमत्यलक्ष्पाज्ञानिवरीधीति विवेचनी-यम्। न तावत्, ब्रह्मयायात्याज्ञानिवरोधि, अतिद्वियत्वात्। ज्ञानाज्ञानयोरेकविषयत्वेन हि विरोधः। प्रपञ्चमिय्यालज्ञा-नञ्च तत्सत्यत्वकृपाज्ञानेन विक्थ्यते। तेन प्रपञ्चमत्यत्वकृपा-ज्ञानमेव बाधितमिति ब्रह्मस्कृष्णाज्ञानं तिष्ठत्येव। ब्रह्म-सक्ष्पाज्ञानं नाम तस्य महितीयत्वज्ञानमेव। तत्तु, तद्यति-रिक्तस्य मिय्यात्वज्ञानेन निष्ठत्तम्। स्वकृपन्तु, स्वानुभविषद्ध-मिति चेत्—न। ब्रह्मणोऽहितीयतं स्वकृपं स्वानुभविषद्धमिति तिद्दिरोधि सदितीयत्वकृपाज्ञानं तद्याध्य न स्थाताम्। अदि-तीयतं धर्म—इति चेत्—न। अनुभवस्कृपस्य ब्रह्मणोऽन-

<sup>\*</sup> विरोधि भवतोत्यन, न समावतोति पश्चते ख-चिक्रितपुस्तके।

<sup>§</sup> यायायप्रकाश—इति ख॰।

<sup>¶</sup> खयाद्यार्थ्यामिति ख॰, ग॰।

<sup>†</sup> अधीचत-द्ति ख०, ग०।

भाव्यधमविरहस्य भवतेवीपपादितलात्। त्रतो ज्ञानस्ररूपस्य ब्रह्मणी विरोधादेव नाज्ञानाश्रयत्वम्। किञ्च, श्रविद्यया प्रका-गैकखरूपं ब्रह्म तिरोहितमिति वदता खरूपनाग एवोकः स्यात्। अप्रकाशितिरोधानं नाम, प्रकाशीत्पत्तिप्रतिबन्धः, विद्यमानस्य विनाशी वा। प्रकाशस्यानुत्पाद्यलाभ्यूपगमेन प्रकाशितरोधानं प्रकाशनाश एव। अपि च, निविषया निरा-यया खप्रकाशियमनुभूतिः खाश्रयदोषवशादनन्ताश्रयमनन्त-विषयमालानमनुभवतीत्यत किमयं खात्रयदीषः परमाथ-भूतः, उतापरमार्थभूत इति विवेचनीयम्। न तावत् पर-मार्थीऽनस्युपगमात्। नाष्यपरमार्थः, तथा हि सति 'द्रष्ट्रलेन वा दृश्यलेन वा दृशिलेन वा अभ्यपगमनीयः। न तावत्, दिशिखक्पभेदानख्पगमात्। भ्रमाधिष्ठानभूतायासु साचा-द्शेमाध्यमिकपचप्रसङ्गेनापारमार्थानभ्यपगमाच । द्रष्ट्रस्थ देयीः स्तदविकाशाया दशय काल्पनिकलेन मूलदोषान्तरापेचया अनवस्था स्थात्। अधैतत्परिजिहीर्षया परमार्ध॥मत्यनु-भृतिरेव ब्रह्मखरूपा दोष इति चेत्। ब्रह्मीव चेहीषः, प्रपचदर्भनस्व तम्लं सात्। किं प्रपचतुत्वाविद्यान्तरकत्य-नेन। ब्रह्मणी दोषले सति तस्य नित्यलेनानिमीच स्थात्।

<sup>\*</sup> प्रकाशितरीधानादेव नाजानात्रयलिमिति ख-चिक्रितपुक्तके चिधकं प्रयते।

<sup>†</sup> हरालेन वा चहरालेन वा हिम्बिन वेति ग-चिक्तिपुस्तकीयः पाठी लिपिकर-प्रमादकत इति जीयम्।

<sup>‡</sup> इष्ट्रयोरिति ख॰।

<sup>॥</sup> परमार्था सतीति ख॰, ग॰।

अती यावंद्ब्रह्मव्यतिरिक्तपारमाथिकदोषानभ्युपगमः। न तावंद्स्यान्तिरुपपादिता भवति॥

अनिवेचनीयलं च किमभिप्रेतम्। सदसदिलचणलिनित चेत्; तथाविधस्य वंसुनः प्रमाणश्र्यत्यत्वेनानिवेचनीयतेव न\* स्थात्। एतदुत्तं भवति, सर्वं चि वसुजातं प्रतीतिव्यवस्थाप्यं, सर्वा च प्रतीतिः †सदसदाकारा, सदसदाकारायाः प्रतीतेः सदसदिलचणं विषय इत्यभ्युपगम्यमाने, सर्वं सर्वप्रतीतिविषयः स्थादिति॥

श्रय स्वाद्यस्क्ष्पितिरोधानकर्मान्तरबाह्यस्पिविधाध्या-सोपादानं सदसद्निर्वचनीयमविद्यान्नानादिपदवाचं वसु-याद्यात्मान्नानिवर्त्यं ज्ञानप्रागभावातिरेक्षेण भावरूपमेव किञ्चिद्यस् प्रत्यचानुमानाभ्यां प्रतीयते। तदुपहितब्रह्मो-पादानद्याविकारे स्वप्रकायचित्मात्रवपुषि तेनेव तिरोहित-स्वरूपे प्रत्यगात्मच्युहंकारज्ञानन्नेयविभागरूपोऽध्यासः, तस्य-वावस्याविशिषणाध्यासरूपे जगित ज्ञानबाध्यसपरजतादि-वसुतज्ज्ञानरूपोऽध्यासोऽपि जायते। क्रत्सस्य मिष्यास्त्रपस्य तदुपादानत्वं च मिष्यां, मिष्यासृतस्याधस्य मिष्यासृतसेव कारणं भवितुमहंतीति हेतुब्बाद्वगस्यते। कारणाज्ञान-विषयं प्रत्यन्तं तावदहम्जो मामन्यञ्च न जानामीत्यपरोन्नाव-

<sup>\*</sup> चनिवंचनीयतेव सादिति ख॰, ग॰।

<sup>†</sup> सद्सदाकारेति पाठः ख-ग-चिक्नितपुल्तकयोर्नीप ज्रथ्यते । तत्रे तत्र पतितीऽयं पाठ दत्यनुसीयते ।

<sup>†</sup> मिथाभतिमिति ख॰।

भासः। अयन्तु न ज्ञानप्रागभावविषयः, स हि षष्ठप्रमाण-गीचरः, अयन्तरं सुखीतिवदपरीचः। अभावख प्रत्यचला-भ्यूपगमेऽप्ययमनुभवी नातानि ज्ञानाभावविषयः, अनुभव-वेलायामपि ज्ञानस्य विद्यमानलात्, अविद्यमानले ज्ञानाभाव-प्रतीत्यनुपपत्तेश्व। एतदुत्तं भवति, श्रहमत्त इत्यस्मिननुभवे, यहमित्यासनीऽभावधर्मितया ज्ञानस्य च प्रतियोगितयाव-गतिरस्ति वा, न वा । अस्ति चेत्, विरोधादेव न ज्ञानाभावा-नुभवसभावः। नी चेत्, धर्मिप्रतियोगिज्ञानापेची \* ज्ञाना-भावानुभवः सुतरां न सभावति। ज्ञानाभावस्यानुमेयत्वे त्रभावाख्यप्रमाणविषयत्वे चेयमनुपपत्तिः समाना। श्रस्या-ज्ञानस्य भावरूपत्वे धर्मिपतियोगिज्ञानसङ्घावेऽपि विरोधाभावा-द्यमनुभवी भावरूपाज्ञानविषय एवाभ्यपगन्तव्य द्ति। ननु च भावरूपमज्ञानं वसु चाया सामावभास रूपेण साजि-चैतन्येन विरुध्यते। मैवम्। साचिचैतन्यं न वसुयायाला-विषयम्, अपि तज्ञानविषयम्, श्रन्यथा मिथ्यार्थावभासानु-पपत्तेः। न हाज्ञानविषयेण ज्ञानेनाज्ञानं निवस्यत इति न विरोधः। ननु चेदं भावरूपमप्यज्ञानं विषयविशेषव्याहत्तमेव साचिचैतन्यस्य विषयो भवति, स विषयः प्रमाणाधीनसिद्धि-रिति अधमिव साचिचैतन्येनासादर्थव्यावत्तमुत्रानं विषयी-

<sup>\*</sup> प्रतियोगिज्ञानसव्यपेच द्ति ख॰।

<sup>†</sup> याथार्थ्यावभासेति ख॰।

<sup>🕽</sup> चेदिमत्यंशी ग-चिक्तितपुस्तवे न प्यते।

कियते। नैष दोषः, सर्वमेव वसुजातं \* ज्ञाततया श्रज्ञाततया वा साचिनतत्त्रस्य विषयभूतम्। तत्र जड़त्वेन ज्ञाततया सिध्यत एव प्रमाणव्यवधानापेचा। अजड़स्य तु प्रत्यवस्तनः स्वयं सिध्यतो न प्रमाणव्यवधानापेचेति सदैवाज्ञानव्यावतेक-विनावभासो युज्यते। तसाव्यायोपटंहितेन प्रत्यचेण भाव-रूपमेवाज्ञानं प्रतीयते। तिहदं भावरूपमज्ञानमनुमानेनापि सिध्यति। विवादाध्यासितं प्रमाणज्ञानं स्वपागभावव्यति-रिक्तस्वविषयावरणस्वनिवर्द्यस्वयगतवस्वन्तरपूर्वकम्, अप्रका-प्रिताधप्रकाणक्वात्, अत्यकारे प्रथमोत्पन्नप्रदीपप्रभावदिति। आलोकाभावमानं रूपदर्शनाभावमानं वा एवं तमो न द्रव्यं, तत् कथं भावरूपाज्ञानसाधने निदर्शनतयोपन्यस्यत इति चेत्, उच्यते। बहुलत्वविरणत्वायवस्थायोगेन रूपवत्तया चोपलक्षे-र्यान्तरमेव तम इति निर्वयमिति॥

श्रवीचिते, श्रहमज्ञी मामन्यञ्च न जानामी खावीपपत्ति-सहितेन केवलेन च प्रत्यचेण न भावरूपमज्ञानं प्रतीयते। यसु ज्ञानप्रागभाविषयत्वे विरोध उत्तः, स हि भावरूपाज्ञाने-ऽपि तुन्धः। विषयत्वेनाश्रयत्वेन चाज्ञानस्य व्यावतं कतया प्रत्य-गर्थः प्रतिपन्नोऽप्रतिपन्नो वा। प्रतिपन्नश्चेत्, तत्स्वरूपज्ञान-निवर्त्यं तद्ज्ञानं तस्मिन् प्रतिपन्ने कथमिव तिष्ठति। अप्रति-पन्नश्चेत्, व्यावतं काश्रयविषयज्ञानश्चमज्ञानं कथमनुभूयेत।

<sup>\*</sup> वस्तृज्ञानिमिति ख-चिक्रितपुश्चिके सन्दर्भविक्डं प्रयते।

<sup>†</sup> चालीकाभावमाचं तमी न द्रव्यमिति ग॰।

अथ विश्रद्खरूपावभासोऽज्ञानविरोधी, अविश्रद्खरूपं तु प्रती-यत इत्याययविषयज्ञाने सत्यपि नाज्ञानानुभवविरोध इति। हन्त तर्हि, ज्ञानप्रागभावोऽपि विश्वदस्तरूपविषयः, आश्रयप्रतियोगि-ज्ञानं लविश्रदस्र रूपविषयमिति न कश्चि दिशेषोऽन्य चाभिनिवे-यात्। भावरूपखाज्ञानखापि ह्यज्ञानमिति सिध्यतः प्रागभाव-सिंदाविव सापेचलमस्येव। तथाहि, श्रज्ञानमिति ज्ञानाभावः, तदन्यः, तिंदरीधि वा। त्रवाणामपि तत्त्वरूपज्ञानापेचाऽवश्या-वयणीया। यद्यपि तमः खरूपप्रतिपत्ती प्रकाशापेचा न विद्यते, \*तथापि प्रकायविरोधीत्यनेनाकारेण प्रतिपत्ती प्रकायप्रतिपत्य-पेतासीयव। भवद्भिमताज्ञानं न कदाचित् खरूपेण सिध्यति, अपि त्वज्ञानमित्येव। तथा सति, ज्ञानाभाववत् तद्पेचलं समानम्। ज्ञानप्रागभावसु भवताप्यभ्यपगम्यते, प्रतीयते चेत्य-भयाम्य्पेतो ज्ञानप्रागभाव एव, अहमज्ञी मामन्यञ्च न जाना-मो खनुभूयत इत्यभ्यपगन्तयं नित्यमुक्तस्वप्रकाशचैतन्यैकस्वरूपस्य ब्रह्मणीऽज्ञानानुभवय न सभवतीति, खानुभवखरूपलात्। खानुभवखरूपमपि तिरोहितखखरूपमज्ञानमनुभवतीति चेत्, किमिदं तिरोहितस्रस्र एतम् 🗓 अप्रकाशितस्र रूपतिनित चेत्, खानुभवखरूपस्य नयमप्रनाभितखरूपलम्। खानुभव-खरूपसायन्यतोऽप्रकाशितसहपत्वमापयत दति चेत्, एवं

<sup>\*</sup> तथापि प्रकागिवरोधीत्यादिरपिलज्ञानिमत्येवानोऽगः ग-चिक्तिपुस्के पितत इति चनुमीयते।

<sup>†</sup> भवतेति ग०।

<sup>‡</sup> तिरोहितखरूपलिति ख-चिक्नितपुसके द्रायते।

तिहि \* प्रकाशाख्यधर्मानभ्यपगमेन प्रकाशस्व सक्रपलादन्यतः खरूपनाश एव स्थादिति पूर्वमेवोक्तम्। किञ्च, ब्रह्मखरूपतिरो-धानहेतुभूतमेतद्ञानं खयमनुभूतं सत् ब्रह्म तिरस्तरोति, ब्रह्म तिरक्तित्य खयं तद्नुभवविषयो भवतीत्यचीन्याययणम्। अनुभूतमेव तिरस्त्ररोतीति चेत्, यदा<sup>†</sup>तिरोहितस्वरूपमेव ब्रह्म यज्ञानमनुभवतीति तिरीधानकत्यना निष्ययोजना स्थात्। अज्ञानसङ्पकल्पना ‡ च ब्रह्मणोऽज्ञानदर्भनवद्ज्ञानकार्यतया-भिमतप्रपञ्चद्रभनस्येव समावात्। किञ्च, ब्रह्मणोऽज्ञानानुभवः किं खतीऽन्यती वा। खतस्रेत्, अज्ञानानुभवस्य खरूपप्रयुक्तलेना-निर्मोत्तः स्वात्। त्रनुभृतिस्ररूपस्य ब्रह्मणोऽज्ञानानुभवस्ररूप-लेन मिथारजतवाधकत्तानेन रजतानुभवस्यापि निवृत्ति-वित्रवर्तकत्रानेनात्रानानुभूतिरूपब्रह्मखरूपनिवृत्तिवा । श्रन्यत-ञ्चेत्, किञ्च तद्न्यत्। अज्ञानान्तरमिति चेत्, श्रनवस्था स्थात्। ब्रह्म तिरक्कत्यैव खयमनुभवविषयो भवतीति चेत्, तथा सतीद-मज्ञानं काचादिवत् खसत्तया ब्रह्म तिरस्करोतीति ज्ञानवाध्यल-मज्ञानस्य न स्वात्॥

श्रयेदमज्ञानं खयमनादि, ब्रह्मणः खसाचित्वं ब्रह्मखरूप-तिरस्कृतिश्व युगपदेव करोति। श्रतो नानवस्थादयो दोषा इति, नैतत्। खानुभवस्बरूपस्य ब्रह्मणः खरूपतिरस्कृतिमन्त-

<sup>\*</sup> एवं तर्हि प्रकाशस्य प्रकाशाख्यधर्मानभ्युपगमनेनेति ख॰।

<sup>†</sup> यद्यदिति ख॰। पाठीऽयं नासाभ्यं रीचते।

<sup>‡</sup> चज्ञानस्रक्षस्येति ख॰। पाठान्तरमेतत् स्तिपिकरप्रमाद्क्रप्तमिति प्रतिभाति ।

श ब्रह्मखरूपतिरस्तुतधित गं०।

रेण साचित्वापादनायोगात्। हेलन्तरेण तिरस्कृतिमिति चेत्, तिर्हे अस्यानादित्वमपास्तम्। अनवस्या च पूर्वीका। अतिरस्कृतस्वरूपस्येव साचित्वापादने ब्रह्मणः स्वानुभवैक-तानता च न स्यात्। अपि च, श्रविद्यया ब्रह्मणि तिरोहिते तद्वद्म न किचिदपि प्रकाशते, उत किच्चियकाशते। पूर्वस्मिन् कस्ये, प्रकाशमातस्वरूपस्य ब्रह्मणोऽप्रकाशे तुक्कतापत्तिरस-कहुता। उत्तरस्मिन् कत्ये सिचदानन्दैकरसे ब्रह्मणि कोऽयमंश्र-स्तिरस्कृयते, को वा प्रकाशते। निरंशे निविशेषे प्रकाश-माचे वस्तुन्याकारद्वयासम्भवेन तिरस्कारः प्रकाशय युगपन्न सङ्गक्किते ॥

अथ सचिदानन्दैकरसं ब्रह्म, अविद्यया तिरोहितस्वरूपमिवयदिमवालच्यत दित प्रकाशमानस्वरूपस्य विश्वदताः
अविश्वदता वा किंरूपा। एतदुक्तं भवित, यः सांग्रः सिविशेषप्रकाशिवयस्य सकलावभासो विश्वदावभासः, कितपयविश्वषरिहतयाविश्वदावभासः। तत्र य आकारोऽप्रतिपनस्तिस्मनंशे प्रकाशाभावादेव प्रकाशवैश्ययं न विद्यते। यशांशः
प्रतिपनस्तिस्मनंशे तिहषयप्रकाशो विश्वद एव। अतः सर्वत्र
प्रकाशांशेऽवैश्ययं न सम्भवति। विषयेऽपि स्कूपे प्रतीयमाने
तद्गतकितपयविश्वषाप्रतीतिरेवावैश्ययं, तस्नादिषये निर्विशेष

<sup>\*</sup> संगच्छत र्ति ख॰, ग॰। पाठीऽयं न समीचीनः।

<sup>†</sup> यस्त्रांगस्य विशेषप्रकाणविषयक-द्रित ख॰, नैष रमणीय: पाठः।

<sup>‡</sup> प्रकाशकांश-द्ति क॰, ग॰।

प्रकाशमाने ब्रह्मणि खरूपे प्रकाशमाने कितपय विशेषाप्रितपित्तरूपावेश्यं नामाज्ञानकार्यं न सम्भवतीति। अपि
चेदमिविद्याकार्यमवेश्यं तत्त्वज्ञानोद्याद्मिवर्तते न वा। अनिवत्तावपवर्गाभावः, निव्नतौ च वस्तु किंरूपमिति विवेचनीयम्। विश्रद्खरूपमिति चेत्, तिहश्रद्खरूपं प्रागस्ति वा न
वा। अस्ति चेत्, श्रविद्याकार्यमवेश्ययं तिववत्तिः न स्थाताम्।
नो चेत्, मोचस्य कार्यतयाऽनित्यता। अस्याज्ञानस्थाश्रयानिरूपणादेवासम्भवः पूर्वमेवोत्तः। अपि चापरमार्थदोषम् लम्मवादिना निर्धिष्ठानस्रमासम्भवो दुरुपपादः, स्मन्देतभूतदोषदोषाश्रय वद्धिष्टानापारमार्थेऽपि स्मोपपत्तेः। ततः स्वभूत्यवमेव स्थात्॥

यदुत्तम्, अनुमानिनापि भावरूपमञ्चानं सिध्यतीति। तदयुत्तम्, श्रनु मानासभावात्। ननुज्ञतमनुमाम्। सत्यसुत्तं, दुरुत्तं
तु तत्। अञ्चानिष्यनभिमताञ्चानान्तरसाधनेन विरुद्धतादितोः।
तता ज्ञानान्तरासाधने हेतीरनैकान्यं, साधने च हतद्ञानमज्ञानसाचित्वं निवारयितः, ततसाञ्चानकत्यना निष्पत्वा
स्यात्। दृष्टान्तस साधनविकतः, प्रदीपप्रभाया श्रप्रकाशितार्थप्रकाणकत्वाभावात्, सर्वेत ज्ञानस्यैव प्रकाणकत्वम्।

<sup>\*</sup> कतिपयविशेषाप्रतीतिरूपेति ख॰, ग॰।

<sup>†</sup> भ्रमचेतुभूतदीषात्रयत्ववदिति ख॰। पाठान्तरमेतत् नान्तरं रञ्जयित।

<sup>‡</sup> दुरुत्तं तदिति ग०।

<sup>¶</sup> तवापीति ख॰।

<sup>§</sup> माधने लिति ख॰।

सत्यपि दीपे ज्ञानेन अवना विषयप्रकाशाभावात्। याणामपि ज्ञानीत्पत्ति हेतुलमेव न प्रकायकत्वम्। प्रदीप-प्रभायासु चत्तुरिन्द्रियस्य ज्ञानमुत्याद्यती विरोधितमीनिरमन-दारेणीपकारकलमाचमेव। प्रकाशकज्ञानीत्पत्ती च्याप्रियमाण् चचुरिन्द्रियोपकारकल मपेच्य दीपस प्रकाशकलव्यवहारः। नासाभिज्ञानतुत्वप्रकाशकत्वास्यपगमेन प्रदीपप्रभा निद्शिता। अपितु, ज्ञानस्वैव खविषयावरणनिरसनपूर्वक प्रकाशकत-मङ्गीक्तत्येति चेत्, न। निह विरोधिनिर्सनमातं प्रकाशकलम्। अपि त्वर्षपरिच्छेदः, व्यवहारयीग्यतापादनमिति यावत्, तत्तु ज्ञानस्येव। यद्यपकारकाणामयप्रकाशितार्थप्रकाशकत-मङ्गीलतम्, तर्चीन्द्रियाणामुपकार्कतमत्वेनाप्रकाश्चितार्थपका-यकत्वमङ्गीकरणीयम्। तथा सति तेषां स्वनिवत्यवस्वन्तर-पूर्वकलाभावात् हेतीरनैकान्यमित्यलमनेन। प्रतिप्रयोगास, विवादाध्यासितमज्ञानं न ज्ञानमाचब्रह्माययम्, अज्ञानला-च्छतिकायज्ञानवत्, ज्ञाताययं हि तत्। विवादाध्यासितमज्ञानं न ज्ञानावार्णम्, त्रज्ञानवाच्छ्तिकाद्यज्ञानवत् विषयावर्णं हि तत्। विवादाध्यासितमज्ञानं न ज्ञाननिवर्यं, ज्ञानविषया-

<sup>\*</sup> विज्ञानेनेति खंं, गंं।

<sup>†</sup> प्रकामज्ञानीत्वताविति ख॰। नैतत् समीचीनतया प्रतिभाति।

<sup>‡</sup> यात्रियमाणेत्यत्र यात्रिप्रमायामिति ख-चिक्रितपुक्तके दृश्यते। परन्तिदं चिचिकरप्रमाद्विजृत्मितमिति समायते।

<sup>¶</sup> चचुरिन्द्रियोपकारचेतुलिमिति ग०।

<sup>§</sup> निरमनपूर्वेकलमङ्गीकत्येतीति ग॰।

नावरणत्वात्, यज्ज्ञाननिवत्यमज्ञानं, तज्ज्ञानविषयावरणं, यया श्रुतिकाय ज्ञानम् । ब्रह्म नाज्ञानास्यदं ज्ञात्वविरहाह्या-दिवत्\*। ब्रह्म नाज्ञानावर्णं ज्ञानाविषयलात्, यदज्ञानावर्णं तज्ञानविषयभूतम्, यथा शक्तिकादि। ब्रह्म न ज्ञाननिवर्धाः भानं ज्ञानाविषयलात्, यज्ज्ञाननिवर्लाज्ञानं तज्ज्ञान-विषयभूतम्, यथा श्रुतिकादि । विवादाधासितं प्रमाणज्ञानं, खप्रागभावातिरिकाज्ञानपूर्वकं न भवति प्रमाणज्ञानलाज्ञव-दिभिमताज्ञानसाधनप्रमाणज्ञानवत्। ज्ञानं न वसुनी विना-यकं , यितविशेषीप वंदणविर हे मति ज्ञानलात्, यद्व सुनी विनाशकं तच्छितिविशेषीप टंहितं ज्ञानमज्ञानच दृष्टम्, यथे-श्वरयोगिप्रसृतिज्ञानम्, यथा च सुद्गरादि। ज्ञानं न ज्ञानविनार्यं, भावरूपत्वात् घटादिवदिति । प्रयो चेत, वाधकज्ञानेन पूर्वज्ञानीत्पन्नानां भयादीनां विनाशी दृश्यत दति। नैवम्। न हि ज्ञानेन तेषां विनायः, चिणक-लेन तेषां स्वयमेव विनाशात्, कारणनिव्या च पशादनुत्पत्ते:। चिणिकत्वच तेषां ज्ञानवदुत्पत्तिकारणसनिधान एवोपलखे-रन्ययानुपलब्धे यावगम्यते । त्रचिणकत्वे च तेषां भयादीनां भयादिहेतुभूतज्ञानसन्ततावविशेषेण सर्वेषां ज्ञानानां भया-

<sup>\*</sup> घटवदिति ख॰।

<sup>†</sup> त्रज्ञ न ज्ञाननिवर्त्याज्ञानिमत्यारभ्य यथा ग्रित्तकादीत्यनः पाठी ग-चिक्नित-पुत्तके जिपिकरप्रमादात् पतित द्वाभाति ।

<sup>‡</sup> ज्ञानं भावरूपाज्ञानवस्त्विनाशकिमिति ख॰।

युत्पत्तिचेतुत्वेनानेनभयोलिब्धप्रसङ्गाच, खप्रागभावव्यतिरिज्ञक वस्वन्तरपूर्वकमिति व्यथिविशेषणीपादानेन प्रयोगकुश्वता चावि-ष्कृता। त्रती नानुमानेनापि भावरूपाज्ञानसिष्ठिः। त्रुति-तदर्थापत्तिभ्यामज्ञानासिद्धिर्नन्तर्मेव वच्यते। मिथ्यार्थस्य मिथ्यैवीपादानं भवितुमईतीत्येतदपि, न विलचणलादित्ये तद्धिकरणन्यायेन परिक्रियते । श्रतीऽनिवेचनीयाज्ञान-विषया न काचिद्रिप ‡प्रतीतिर्स्ति । प्रतीतिभान्तिवाधैरिप न तथाभ्यपगमनीयम्, प्रतीयमानमेव हि प्रतीतिसान्तिबाध-विषयः। श्राभिः प्रतीतिभिः प्रतीत्यन्तरेण चानुपलक्षमासां विषय इति न युज्यते कल्पयितुं, श्रुत्त्यादिषु रजतादिप्रतीते:, प्रतीतिकालेऽपि तनास्तीति बाधेन चान्यस्यान्ययावभासा-योगाचा। सदसदिनवेचनीयमपूर्वमेवेदं रजतं दीषवशात् प्रतीयत इति कल्पनीयमिति चेत्, न। तत्कल्पनायामप्यन्य-खान्ययावभासखावजनीयलात्। अन्ययावभासाम्य्पगमादेव खातिप्रवृत्तिबाधभ्रमत्वानामुपपत्ते रत्यन्तापरिदृष्टा हुकारणकवसु कल्पनायोगात् कल्पामानं हीदमनिवचनीयम्। न च तदानी-मनिवचनीयमिति प्रतीयते, श्रपि तु पर्मार्थर्जत-मिखेव। अनिर्वचनीयमिखेव प्रतीतचेत्, भान्तिबाधयोः प्रवत्ते-

<sup>\*</sup> खप्रागमावाद्तिरित्तवस्व नरपूर्वेकिमितीति ख॰।

<sup>†</sup> परिचीयत इति ग॰।

प्रतिपत्तिरिति क॰, ग॰।

<sup>¶</sup> अन्यथाभावायोगाचेति कः। अन्यथाभानायोगाचेति गः। एवं परतः।

<sup>§</sup> जन्यथापरिदृष्टाकारण्वस्कल्पनायीगादिति ख॰, ग॰।

१ अधाये

रप्यसभावः। श्रतोऽन्यस्यान्यथावभासिवर्हे प्रतीतिप्रहत्तिबाध-भमलानामनुपपत्तेः, तस्यापरिहार्यलाच, श्रत्यादिरेव रजता-याकारेणावभासत इति भवतास्थुपगन्तव्यम्॥

ख्यात्यन्तरवादिनाच सदूरमिप गत्वा अन्यथावभासोऽवा्याययणीयः । असत्व्यातिपचे सदालना, आल्खातिपचे
चार्यालना, श्रखातिपचेऽप्यन्यविशेषण्यम्यविशेषण्यन्य ज्ञानहयमेकत्वेन च विषयासद्भावपचेऽपि विद्यमानलेन । किच्न,
श्रिनिवेचनीयमपूर्वरजतमन 'जातिमिति वदता तस्य जन्मकारणं
वक्तव्यम् । न तावत्यतीतिः, तस्यास्ति हषयत्वेन तदुत्पत्तेः
प्रागात्मलाभायोगात् । निर्विषया जाता तदुत्पाद्य तदेव
विषयीकरोतीति महतामिद्मसुपपादनम् । अयेन्द्रियादिगती
दोषः, तत्र । तस्य पुरुषाश्रयत्वेनार्थगतकार्यस्थीत्पादकत्वायोगात् ।
नापोन्द्रियाणि, तेषां ज्ञानकारणत्वात् । नापि दुष्टानीन्द्रियाणि,
तेषामिप स्वकार्यभूते ज्ञान एव हि विशेषकरत्वम् । अनादिमिष्याज्ञानोपादानत्वं तु पूर्वमेव निरस्तम् ॥

किञ्च, अपूर्वमिनवेचनीयिमिदं वस्तुजातं रजतादिबुिष्धः शब्दाभ्यां कथिमिव विषयीक्रियते। न घटादिबुिषशब्दाभ्याम्। रजतादिसादृश्यादिति चेत्, तिर्हं तत्सदृशमित्येव प्रतीतिशब्दी स्थाताम्। रजतादिजातियोगादिति चेत्, सा किं परमार्थः

<sup>\*</sup> खिवशेषणमन्यविशेषण्वेनेति खः।

<sup>†</sup> ज्ञातमिति ख॰। अपपाठी ऽयम्।

<sup>‡</sup> महताम्पपादनमिति क॰।

भूता, उतापरमार्थभूता वा। न तावत्परमार्थभूता, तस्या अपरमार्थान्वयायोगात्। नाष्यपरमार्थभूता, परमार्थान्वया-योगात्। अपरमार्थे परमार्थबुडिग्रब्दयोनिर्वाचकत्वायोगाचित्य-लमपरिणतकुतर्वनिरसनेन\*॥

अथवा,

यथार्थं सर्वं विज्ञानमिति वेदविदां मतम्। श्वितस्मितिभाः सवस्य सर्वात्मवप्रतीतितः॥ बक्क स्थामिति सङ्गल्पपूर्वस्थाय्पक्रमे। तासां विवतमेकौकामिति श्रुत्येव चोदितम्॥ निव्यत्करणमेवं हि प्रत्यचेणीपलभ्यते ॥ यदग्नेरी हितं रूपं तेजसस्तदपामि । ग्रुक्षं क्रणां प्रियाश्वेत्यग्नावेव तिरूपता ॥ श्रुत्येव द्रिता तस्मात् सर्वे सर्वत सङ्गताः। पुराण चैवमेवी तं वैणावे सृष्युपक्रम ॥ नानावीर्याः प्रथम्भूतास्ततस्ते सं इति विना। नायक्तवन् प्रजाः स्ट्मसमागम्य कत्स्रयः॥ समित्यान्योन्यसंयोगं परस्परसमात्रयाः। महदाद्या विशेषान्ता च्राप्डिमित्यादिना ततः॥ स्त्रकारोऽपि भूतानां निरूपलं तथावदत्। चात्मकलान् भ्यखादिति तेनाभिधाभिदा॥

<sup>\*</sup> परमार्थापरमार्थबुदिशब्द्योर्निर्वाचकत्वायोगाचेत्यलमप्रमाणकुतर्किनरसनेनेति खः। चपरेण कुतर्किनरसनेनेति कः।

<sup>†</sup> आत्मकलाचिति ग०।

सोमाभावे च पूतोकग्रहणं श्वतिचोदितम्। सोमावयवसङ्गावादिति न्यायविदो विदुः॥ बीह्यभावे च नीवारयहणं ब्रीहिभावतः। तदेव सदृशं तस्य यत्तदृ शैकदेशभाक्॥ श्रतगादी रजतादेश भावः श्रुत्यैव चीदितः। रूप्यशक्त्यादिनिर्देशभेदो भूयस्वहेतुकः॥ रूप्यादिसदृशयायं शुत्त्यादिरुपलभ्यते। अतस्तस्याच सङ्गावः प्रतीतेरपि निश्चितः ॥ कदाचिचचुरादेसु दोषाच्छ्त्यं यवर्जितः। रजतांशो गरहीतोऽतो रजतार्थी प्रवर्तते॥ देशवहानी तु शुक्तंत्रशे ग्टहीते तनिवतते। त्रतो यथायं रूप्यादिविज्ञानं श्रु तिकादिषु ॥ बाध्यबाधकभावीऽपि भूयस्वेनोपपद्यते। गुतिभ्रयस्ववैकल्यसाकल्यग्रहरूपतः॥ नातो मिष्यार्थसत्यार्थविषयत्वनिबन्धनः ॥ एवं सर्वस सर्वेले व्यवहारव्यवस्थिति:॥

स्तप्ते च प्राणिनां पुर्णपापानुगुणां भगवतेव तत्तत्पुरुषमाचानुभाव्यास्तया तत्तत्सालावमानास्तयाभूतायार्थाः इच्चन्ते।
तथा हि युतिः स्तप्तिषया। न तत्र रथा न रथयोगा न
पत्यानी भवन्ति, त्रथ रथान् रथयोगान् पथः स्जते। न

<sup>\*</sup> विषयस् निवन्धन इति ग॰। पाठी । पाठी । पाठी । विषयस् नितरामसमी चीनतामावहति।

<sup>†</sup> पापानुगुणसभवा इति ख॰।

<sup>‡</sup> तथाभूता इति कः।

ततानन्दा मुदः प्रमुदो भवन्ति, अथानन्दामुदः प्रमुदः स्जते।
न तच विश्वान्ताः "पुष्किरिष्णः स्वन्त्यो भवन्ति, अथ विश्वान्तान्
पुष्किरिष्यः स्वन्त्यः स्जते। स हि कर्तेति। यद्यपि सक्तेतरपुरुषानुभाव्यतया तदानीं न भवन्ति, अथापि तत्तत्पुरुषमात्रानुभाव्यतया तथाविधार्थानीखरः स्जति, स हि कर्ता,
तस्य सत्यमंक्रत्यस्याद्यय्यस्तेस्तथाविधं कर्द्यं सम्भवतीत्पर्थः।
य एष सुप्तेषु जागिति कामं कामं पुरुषो निर्मिमाणः।

तदेव शक्तं तद्ब्रह्म तदेवास्तमुचते। तसिंक्षोकाः श्रिताः सर्वे तदु नात्येति कथन॥ इति॥

स्वकारोऽपि। सन्ये सृष्टिराइ हि। निर्मातार चैने प्रता-दयस। इतिस्त्रदयेन खाप्नेष्वर्षेषु जीवस्य स्वष्टृत्वमाण्रद्या,— मायामाचन्तु कात् स्त्रीनानिभव्यत्त स्वरूपतादित्यादिना, न जीवस्य संकल्पमात्रेण स्वष्टृत्वमुपपद्यते, जीवस्य खाभाविकसत्य-मंकल्पादेः क्रत्सस्य संसारद्यायामनिभव्यत्तस्वरूपतादी खरस्यैव तत्तत्पुरुषानुभाव्यतया श्रास्त्र्यभूता सृष्टिरियम्।

तिसंत्रीकाः त्रिताः सर्वे तदुनात्येति कञ्चन।

दति परमासैव स्रष्टेत्यवगम्यत इति परिहरति। श्रपव-रकादिषु श्रयानस्य स्वप्नद्यः स्वदेहेनैव देशान्तरगमनराज्या-भिषेकशिरऋदाद्यः पुर्ण्यपापफलभूताः श्रयानदेहमरूप्‡संस्था-नदेहान्तरस्थ्या उपपद्यन्ते। पौतश्रङ्कादौ तु नयनवित-

<sup>\*</sup> विश्रन्ता इति ग०। एवं परच।

<sup>†</sup> अपवरकं, कोष्ठागारम्।

<sup>‡</sup> भयानदेइसक्पेति स॰, ग॰। नैतत् समीचीनं पश्ती।

पित्तद्रव्यसंभिना नायनरस्मयः यङ्गादिभिः संयुज्यन्ते। तत्र पित्तद्रव्यगतपोतिमाभिभूतः यङ्गतशक्तिमा न ग्टच्चते। श्रतः सुवर्णानु लिप्तयङ्गवत् पोतः यङ इति प्रतीयते । पित्तद्रवं तन्त-पीतिमा चातिस्त्मतया पार्श्वस्वर्ने ग्टह्यते। पित्तोपहतेन तु खनयननिष्कान्ततया अतिसामीप्यात् स्त्ममपि ग्रह्मते। ततु-इणजनितसंस्कारसचिवनायनरिसिभिद्रस्थमि यहाते। जपाकुसुमसमीपवर्तिसाटिकमणिरपि तत्रभाभिभूतत्रया \* रक्त द्ति ग्टच्चते। जपाकुसुमप्रभा विततापि खच्छद्रव्यमंयुक्ता स्फट-तरमुपलभ्यत इत्यपलिञ्चित्रवस्थाप्यमिदम्। मरौचिकाजलज्ञाने-ऽपि तेज:पृथिव्योरप्यम्बुनो विद्यमानलादिन्द्रियदोषेण तेज:-पृचिचीरयहणाचा दृष्टवशाचा म्बुनी यहणात् यथा यत्वम्। यलातचक्रीऽयलातस्य द्रततर्गमनेन सर्वदेशां संगोगादन्तराला-यहणात् तथाप्रतीतिरूपपद्यते। चक्रप्रतीतावप्यन्तरालायहण-पूर्वकं तत्तदेशसंयुक्ततत्तदसुग्रहणभेव, क्वचिदन्तरालाभावा-दन्तरालायहणं, कचिच्छे ब्राद्यहणिमति विशेषः। अत-स्तदिप यथार्थम् । दर्पणादिषु निजमुखादिप्रतीतिरिप यथार्था, द्रपेणादिप्रतिहतगतयो हि नायनरश्मयो द्रपेणादिदेश्यं यहण-पूर्वकं निजमुखादि ग्टह्नन्ति, तताप्यतिशैद्यादन्तरालाग्रहणात् तथाप्रतोतिः। दिङ्गोहेऽपि दिगन्तरस्थास्यां दिशि विद्यमान-

<sup>\*</sup> ततप्रभानिहततयेति ख॰।

<sup>†</sup> सर्वदेशासंयोगादिति ख॰, ग॰। पाठान्तरमेतत् लिपिकरप्रमादकतम्।

<sup>‡</sup> दर्पणादिदीयप्रहणपूर्वं मिति ख॰, ग॰। अव खलु लिपिकरप्रमाद एव बीज-मिति जीयम्।

लाददृष्टवभिनेतिहिगंगवियुक्ती दिगन्तरांभी ग्रह्मते। अती दिगन्तरप्रतीतिययार्थेव। दिचन्द्रज्ञानादावणङ्खवष्टभतिमि-रादिभिनीयनतेजीगतिभेदेन सामग्रीभेदात्, सामग्रीदय-मन्योन्य\*निरपेचं चन्द्रयहणदयहेतुभवति। तचैका सामग्री खदेशविशिष्टं चन्द्रं ग्रह्माति। दितीया तु †किञ्चिदक-गतियन्द्रसमीपदेशग्रहणपूर्वकं चन्द्रं खदेशवियुक्तं ग्रह्णाति। श्रतः सामग्रीदयेन युगपद्भादयविशिष्टचन्द्रयहणेऽपि, यहण-भेदेन याच्याकारभेदादेकलयहणाभावाच दी चन्द्राविति भवति प्रतीतिविशेषः। देशान्तरस्य तिद्वशेषणत्वम्, देशान्तरस्य चाग्ट-होतखदेशचन्द्रस्य च निरन्तर§यहणेन भवति त्व सामग्रीहितं पारमार्थितम्। तेन देशहयविशिष्टचन्द्रग्रहण्डयं च पारमाथिकम्। यहणदिलेन चन्द्रस्यैव याद्याकारदिलञ्च पारमार्थिकम्। तच विशेषणदयविशिष्टचन्द्रयचणदयस्वेक एव चन्द्री याद्य दति यहणे प्रत्यभिज्ञावत् नेवलचचुषः सामर्था-भावाचाचषं ज्ञानं तथैवावतिष्ठते। दयीयचुषोरेकसाम-य्यन्तर्भावेऽपि तिमिरादिदोषभिन्नं चाच्षं तेजः सामयीदयं भवतीति कार्यकलाम्। अपगते तु दीषे, खदेशविश्वष्टस चन्द्रस्थैकग्रहणविद्यतादेकश्रन्द्र इति भवति प्रत्ययः। दोष-

<sup>\*</sup> चत्यीत्यनियमनिर्पेचिमिति ख०, ग०।

<sup>†</sup> किचिद्रस्मतिरिति ख॰, ग॰।

<sup>‡</sup> देशानारस्य चायहणं तस्य देशचन्द्रस्थेति ख॰, ग॰।

<sup>§</sup> निर्तिशयप्रहणेनेति कः।

ग प्रहणदिले तचन्द्रस्थेवेति ख॰।

कतन्तु सामगीदिलम्, तत्कृतं ग्रहणदिलम्, तत्कतं ग्राह्या-कारदिलचिति निरवद्यम्। अतः सर्वे विज्ञानजातं यथार्थ-सिति सिदम्॥

खालन्तराणं दूषणानि तसैर्वादिभिरेव प्रपिश्वतानीति न तन यतः क्रियते। अथवा किमनेन बहुनीपपादनप्रकारेण। प्रत्यचानुमानागमाखां प्रमाणजातम्। श्रागमगम्यञ्च निरस्त-निखिलदोषगन्धमनविधकातिश्रयासंख्येयकः खाणगुणगणं सर्वञ्चं सत्यसङ्गलं परं ब्रह्माम्युपगच्छतां किं न सेत्स्यति, किं नीप-पद्यते। भगवता हि परेण ब्रह्मणा चेनजपुण्यपापानुगुणं तद्वीग्यत्वायाखिलं जगत् स्जता सुखदुः खोपेचा \* फलानुभवानु-भाव्याः पदार्थाः सर्वसाधारणानुभवविषयाः, † केचन तत्तत्-पुरुषमात्वानुभवविषयास्तत्कालावसानास्त्रथा देत्यानुभाव्याः स्व्यन्ते। तत्र बाध्यवाधक्रभावः सर्वानुभवविषयत्या तद्-रहितत्या चोपपद्यत इति सर्वं समञ्जसम्॥

यत् पुनः, सदसदिनवंचनीयमज्ञानं युतिसिद्धमिति। तदसत्। अन्तेन हि प्रत्यूढ्। द्रत्यादिष्वनृतग्रव्दस्यानिवंच-नीयानिभधायित्वात्। च्रतेतरिवषयी ह्यन्तग्रव्दः। च्रत-मिति कमैवाचि, च्रतं पिवन्ताविति वचनात्। च्रतं कमै फलाभिसन्धिरहितम्, परमपुरुषाराधन§वेषं तल्याप्तिफलम्।

<sup>\*</sup> सुखदुःखापेचेति ख०, ग०।

<sup>†</sup> केचन केचन तत्पुर्षिति ख॰, ख॰।

<sup>‡</sup> तथाविधा इति ख॰। तत्काचावसायिनस्यानुभाया इति क॰।

<sup>§</sup> परमपुराषाराधनविषयमिति ख॰, ग॰।

पत तद्यतिरिक्तं सांसारिक फलं कर्मा वतं ब्रह्मपाप्तिविरोधि। एतं ब्रह्मलोकं न विन्दन्यनृतेन हि प्रखडा इति वचनात्। नासदासीची सदासीत्तदानीम् -द्रायवापि सदसच्छवी चिद-चिद्यष्टिविषयौ। उत्पत्तिवेलायां सत्यच्छव्दा श्मिहितयो शिद-चिद्याष्टिभूतयोवसुनीरप्ययकालेऽचित्समष्टिभूते तमः ग्रन्दाभि-धेये वसुनि प्रलयप्रतिपादनपर्लादस्य वाक्यस्य, नात कस्य-चित् सदसद्निवचनीयतीचते, सदसतीः कालविशेषेऽसद-भावमात्रवचनात्। श्रतः तमः शब्दाभिहितस्याचित्रमष्टितं श्रुत्यन्तराद्वगम्यते । अव्यक्तमचरे लीयते, अचरं तमसि लीयते, तमः परे देवे एकीभवतीति । सत्यम्, तमः शब्दे नाचित्समष्टि-रूपायाः प्रकृतेः सूच्मावस्थीचते। तस्यासु, मायान्तु प्रकृतिं विद्यादिति मायाशब्देनाभिधानादनिर्वचनीयलमिति चेत्, नैतदेवम्। मायाग्रव्हस्यानिवचनीयवाचितं न दृष्टमिति। मायाशब्दस्य मिष्यापर्यायलेनानिर्वचनीयलमिति चेत्, तदपि नास्ति। नहि सर्वत मायाग्रब्दो मिथ्याविषयः, श्रसुरराचस-ग्रस्तादिषु सत्येखेव मायागव्दप्रयोगात्।

ययोत्तम्,—

तेन मायासहस्रतच्छम्बरस्याग्रगामिना।
वालस्य रचता देहमेकैकांग्रेन स्दितम्॥ द्ति॥
अतो मायाग्रव्दो विचित्रार्थमर्गकराभिधायी। प्रक्षतेस्य मायाग्रव्दाभिधानं विचित्रार्थसर्गकरत्वादेव।

## श्रसामायी स्जते विखमितः त्तसिंथान्यी मायया सन्निरुद्धः।

द्ति मायामञ्द्वाचायाः प्रक्षतेविचित्रार्धमर्गकरतं द्रभैयति। परमपुरुषस्य च तदत्तामाचेण मायिलमुचाते, नाज्ञलेन। जीवस्यैव हि मायया निरोधः श्रूयते, तिसंखान्यो मायया\* सनिरुद इति। अनादिमायया सुप्ती यदा जीवः प्रवुध्यत इति। इन्ह्री मायाभिः पुरुक्षप ईयत इत्यत्रापि विचित्राः यक्तयोऽभिधीयन्ते । अत एव हि, भूरि लप्टेह राजती स्चते। निह मिथाभूतः कश्चिदिराजते। मम माया दुरत्ययेत्यतापि गुणमयीति वचनात् सैव विगुणात्मिका प्रक्रतिरचत दति न श्रुतिभिः सदसद्निवचनीयाज्ञानप्रतिपादनम्। नाष्यैक्यीपदेशा-नुपपत्था। निह तत्वमसीति जीवपरयोरैकोपदेशे सति, सर्वज सत्यसङ्कल्पे सकलजगत्मगिष्यितिविनाग्रहेतुभूते तच्छब्दाव-गते प्रक्ते ब्रह्मणि विरुवाज्ञानपरिकल्पनाइतुभूता ‡काचिद्रष्य-नुपपत्तिर्दृश्वते। ऐक्योपदेशसु तं-श्रन्देनापि जीवश्ररीरकस्य ब्रह्मण एवाभिधानादुपपन्नतरः। अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्व नामरूपे व्याकरवाणीति सर्वस्य वसुनः परमालपर्यन्तस्यैव हि नामरूपभाक्तमुत्रम्। अती न ब्रह्माज्ञानपरिकल्पनम् ॥

इतिहासपुराणयोरपि, न ब्रह्माज्ञानवादः कचिदपि द्रश्यते।

<sup>\*</sup> तिसंयान्यो मायया सिन्नित्द द्त्यंशी ग-चिक्नितपुस्तके नीपलभ्यते।

<sup>†</sup> विघोयना दूति ख०, ग०।

i काष्यतपयत्तिरित ख॰।

<sup>§</sup> परिकल्पामेवेति ख॰।

ननु ज्योतीं षि विष्णुरिति ब्रह्मैकमैव । तत्त्विमिति प्रतिज्ञाय, । ज्ञानखरूपी भगवान् यतीऽसाविति शैलाश्चिषरादिभेदभित्रस्य जगती ज्ञानैकखरूपब्रह्माज्ञानविज्भितलमेवाभिधाय, यदा तु गुडं निजरूपीति ज्ञानभूतस्यैव ब्रह्मणः खस्ररूपावस्थिति-वेलायां वसुभेदाभाव द्रश्नेनाज्ञान विज् भितलमेव । शिखरी-ज्ञत्य, वस्विस्त किं-मही घटत्विमिति स्नोकदयेन जगद्पलिख-प्रकारेणापि वसुभेदानामसत्यत्वसुपपाद्य, तस्रात्र विज्ञानस्त इति प्रतिज्ञातं ब्रह्मव्यतिरिक्तस्यासत्यत्रभुपसंहृत्य, विज्ञान-मेकमिति ज्ञानखरूपे ब्रह्मणि भेट्ट्यनिमित्ताज्ञानमूलं निजकमैंविति सुटीक्तत्य, ज्ञानं विश्वषिति ज्ञानसक्पस्य ब्रह्मणः खरूपं विश्रोध्य, सद्भाव एवं भवती मयोक्त इति ज्ञान-खरूपस्य ब्रह्मण एव सत्यतं नान्यस्य, अन्यस्य चासत्यत्नमेव, तस्य भुवनादेः सत्यतं व्यवहारिकमिति तत्त्वं तवीपदिष्टमेवे-त्यपदेशो हि दृश्यते । नैतदेवम् । अत भुवनकोशस्य विस्ती एँ सक्पमुका, पूर्वमनुक्तं रूपान्तरं संचेपतः य्यतामित्यारभ्या-भिधीयते। चिद्चिसिश्रे जगति चिदंशी वाङ्मनसागीचर-खसंवेदाखरूपभेदो ज्ञानैकाकारतया अस्पष्टप्राक्ततभेदोऽविना-

<sup>\*</sup> ब्रह्मासीकतत्त्विमिति कः। वृद्धीकतत्त्विमिति गः।

<sup>†</sup> प्रतिज्ञानायिति ख॰ । नैप समीचीनः पाठः ।

<sup>‡</sup> प्रदर्भनेनित ख॰।

ह यदा तु ग्रद्धमित्यादिः स्थिरीक्षत्येत्यनाः सन्दर्भः ग-पुस्तके लिपिकरप्रमादात् पतित इत्यवधेयम्।

<sup>¶</sup> तवीपदिष्टमिति च्यपदेशी दर्शेऽत इति ख॰। उपदिष्टी द्रस्त हित ग॰।

शिलेनाऽस्ति-शब्दवाचः। अचिदंशसु चिदंशसमिनिमित्तपरि-णामभेदो विनाशीति नास्ति-शब्दाभिधेयः। उभयन्तु पर-ब्रह्मभूतवासुदेवशरीरतया तदालकमित्येतद्रूपं संचेपिणाचा-भिह्तिम्।

तथा हि,—

यदम्बु वैष्णवः कायस्तती विप्र वसुन्धरा। पद्माकारा समुद्गता पर्वताब्धग्रादिसंयुता॥

द्रायमुनी विशा गरीर लेना म्नुपरिणाम भूतं ब्रह्माण्डमपि विशा शि कायः, तस्य च विशा राक्षिति सकल श्रुतिगतता दाक्ष्योप देशोप-छं इणक्ष पस्य सामाना धिकर एवस्य, ज्योतीं पि विशा रिखा रभ्य वच्छ्यमाणस्य यरीराक्ष भावः एव निवन्ध निक्षा है। श्रुक्षिन् याच्चे पूर्व मप्येतदसक दुक्तम्, तानि सर्वाणि तद्दपः। तत् सर्वं वै इरेस्तनुः। स एव सर्वभूताक्षा प्रधानपुरुषात्मनः। विश्वकृषी यतोऽ व्य द्रितः। तद्दिः श्रुर्शाक्ष भावापत्रं तादाक्यं सामाना धिकर एथेन व्यपदिश्यति, ज्योतीं पि विशा-रिति। श्रुष्ठास्थात्मकं नास्थात्मकं च जगदन्तर्गतं वस्तु विश्वोः कायत्या विश्वास्थात्मकं नास्थात्मकं च जगदन्तर्गतं वस्तु विश्वोः कायत्या विश्वासक मित्युक्तम्। द्रदमस्थात्मक मिदं नास्था-क्षत्रमस्थात्मक च नास्थात्मक हेतुर्यमित्या इ,—ज्ञानस्व हृषो भगवान् यतोऽसावित्य श्रेषचेत्र ज्ञात्मनावस्थितस्य भगवतो ज्ञान-मेव स्वाभाविकं रूपम्, न देवमनुष्यादिवस्त रूपम्। यत एवं

<sup>\*</sup> तस्येवित ख०।

<sup>†</sup> भावायत्त्रसिति ग॰ ।

तत एवाचिद्रपरेवमनुष्यश्चेनाञ्चिधराद्यस तदिज्ञान अविज्-भिताः, तस्र ज्ञानैकाकारस्य सती देवाद्याकारेण स्वात्मिन वैविधानुसन्धानमूला देवाद्याकारानुसन्धानमूलकर्ममूला द्रव्यथः। यतशाचिद्दसु चेत्रज्ञकर्मानुगुणं परिणामास्पदं, ततस्त-नास्ति-प्रव्हाभिधेयम्, इतरदस्ति-प्रव्हाभिधेयमित्यर्थादुतं भवति। तदेव विष्टणीति, यदा तु ग्रुडं निजरूपीति । यदैतत् ज्ञानैका-कारमात्मवसु देवाद्याकारेणक स्वातमि वैविध्यानुसन्धानमूल-सर्वकर्मचयात्रिदें षं परिशुद्धं निजक्षि भवति, तदा देवाद्या-कारेणैकीक्षत्यात्मकल्पनमूलकर्मफलभूतास्तद्गीगार्थवस्तुषु वस्त-भेदा । न भवन्ति । चे देवादिवसुष्वात्मतयाभिमतेषु भीग्यभूता देवमनुष्यमैला विधरादिवसुभेदाः, ते तन्मुलभूतकमसु विनष्टेषु न भवन्तोत्यचिद्वसुनः श कादाचित्कावस्थायोगितया \* नास्ति-शब्दाभिधेयलिमतरस मर्वदा निजसिष्ठज्ञानैकाकारलेनास्ति-यन्दाभिधेयत्वमित्यर्थः। प्रतिचणमन्ययाभूततया कादाचित्-कावस्थायोगिनोऽचिद्वसुनो नास्ति-प्रव्याभिधेयत्वमेवेत्याचः,--वस्वस्ति किमिति। श्रस्ति-ग्रब्दाभिधेयो ह्यादिमध्यपयन्त प हीनः सततेनरूपः पदार्घः, तस्य नदाचिदपि नास्ति-बुद्धा-

तत्तिज्ञानिद्धिन्ना र्ति ख॰। पाठान्तरमेतसन्दभेविरुद्धमिति चिन्तनीयम्।

<sup>†</sup> खात्मवैविधीति ख॰।

<sup>‡</sup> देवादाकारलेनेति ग०।

<sup>§</sup> वसुभूता र्ति ख॰।

<sup>¶</sup> चतदसुन इति ग०। चपपाठीऽयम्।

<sup>\*\*</sup> कदाचित्कावस्थाविशेषयीगितयेति ख॰, ग॰।

<sup>¶¶</sup> द्यादिमधानाहीन द्ति ख०। एवं परव।

नहिलात्। अचिद्वसु किञ्चित् कचिद्पि तथाभूतं न दष्ट-चरम्। ततः किमित्यचारः, —यचान्यथात्विमिति। यद्दम् प्रति-चणमन्यथालं याति, तदुत्तरोत्तरावस्थाप्राष्ट्रा पूर्वपूर्वावस्थां जहातीति तस्य पूर्वावस्यस्थीत्तरावस्थायां न प्रतिसन्धान-मिसा। अतः सर्वदा तस्य नास्ति-प्रव्हाभिधेयत्वमेव। तथा ह्मपलभ्यत द्याह, - मही घटलिमिति। खनमणा देवमनु-व्यादिभावेन सिमितासनिययै: इसीग्यभूतमचिद्वसु प्रति-चणमन्ययाभूतमालच्छते, अनुभूयत इत्यर्थः। एवं सति किमप्य-चिद्या, त्रस्ति गन्दाईमादिमध्यपर्वन्तहोनं सततैकरूपमालचि-तमस्ति किम्, न ह्यस्तीत्यभिप्रायः। यस्तादेवं, तस्तात् ज्ञानस्वरू-पालव्यतिरिक्तमचिद्दमु कदाचित् कचित् केवलास्ति-यव्दवाचं न भवतीत्याइ, — तस्रात्र विद्यानसत इति। आत्मा तु सर्वत ज्ञानैकाकारतया देवादिभेदप्रत्यनीकस्वरूपीऽपि देवादिशरीर-प्रवेगहेतुभूतस्रकतिविधकमभूलदेवादिभेदभिनालबुहिभिन्तेन तेन रूपेण बहुधानुसंहित इति तद्गेदानुसन्धानं नालखरूप-प्रयुत्तमित्या ह, -- विज्ञानमे किमिति। त्रात्मखरूपन्तु कर्मरहि-तम्, तत एव मूलरूपप्रक्रतिस्पर्भरिहतम्, ततस तत्रयुक्तयोक-मीहलीभावशिष्ठहियगुणासङ्गि, उपचयापचयानहतया एकम्,

<sup>\*-</sup>खवस्यां प्राप्येति ख०, ग०।

<sup>†</sup> पूर्वावस्थानरावस्थाधामिति ख॰, ग॰। पाठीऽयं नास्रथं रीचते।

<sup>‡</sup> चलितालि विचयेरिति ग॰।

<sup>§--</sup>शोकमोहायशेषित ख॰।

<sup>¶—</sup>गुणामिद्वीति ख॰। जनयति खबु तैमनस्यं सुमनसामेतत् पाठानारम्।

तत एव सदैकरूपम्, तच वासुदेवश्र शिमिति तदासकम्।
श्रतदासकस्य कस्यचिद्यभावादित्याइ,—ज्ञानं विश्र प्रमिति।
चिदंशः सदैकरूपत्या सवदास्ति-शन्दवाच्यः। श्रविदंशस्तु
प्रतिचण्कपिरिणामित्वेन सर्वदा नाश्रगभे दति सर्वदा नास्तिशन्दाभिधेयः। एवंरूपं चिद्चिदासकां जगत् वासुदेवश्रशिरम्। तदासकमिति । जगयायात्रयं सम्यगुक्तमित्याइ,—सद्भाव
एवमिति। श्रव सत्यमसत्यमिति यदस्ति यत्रास्तीति प्रक्रान्तस्थीपसंहारः॥

पवं ज्ञानैकाकारतया सदसच्छव्द्शगोचरखरूपभेदमेव क्विविमयं भवनाश्चितं देवमनुष्यादिरूपेण सम्यग्व्यवहारार्हभेदं
यहत्ते, तत्र हेतुः कर्मेंवेत्युक्तमित्याह,—एतत् तु यदिति।
तदेव विद्यणीति—यज्ञः पश्चिति। जगद्याधाध्यज्ञानप्रयोजनं
मोचोपाययजन मित्याह—यच्चैतदिति। अत्र निर्विश्चेषे परे
ब्रह्मणि तदाश्रये सदसदिनवंचनीये चाज्ञाने जगतस्तत्किल्पतत्वे वानुगुणं किच्चिदपि पदं न दृश्यते। अस्ति-नास्ति-प्रव्दाभिधेय\*\*चिदचिदात्मकं कृत्सं जगत् परमस्य परेशस्य ब्रह्मणो
विष्णोः कायत्वेन तदात्मकम्। ज्ञानैकाकारस्यात्मनों देवादि-

<sup>\*</sup> चणपरिणामिलेनेति ग०।

<sup>†</sup> एविचदिचदात्मकिमंति ख॰।

<sup>‡</sup> जगशायाध्यमिति ख॰।

<sup>§—</sup>तया समम्। अगब्दगीचरेति ग०। पाठीऽयं न सभीचीनतामावहित।

<sup>¶</sup> मीचीपायायतनमिति खः। मीचीपाययतनिमिति गः।

<sup>\*\*--</sup> ग्रब्दाभिधेयमिति ख॰, ग॰।

<sup>††</sup> ज्ञानैकाकारावस्थायम द्ति ख॰।

विविधाकारानुभवे श्रचित्यरिणामे च हेतुवसुयायात्यज्ञान-विरोधिचेत्रज्ञानां कर्मेवेतिप्रतिपादनात्। श्रस्ति-नास्ति-सत्यासत्यशब्दानाच सदसद्निवेचनीयवस्वभिधानासामर्थाच नास्यसत्यग्रव्दावस्ति-सत्यग्रव्दविरोधिनौ । त्रतश्चेताभ्यामसत्य-लं हि प्रतीयते, नानिवंचनीयलम्। अत चाचिद्वस्तुनि नास्य-सत्यमञ्दी न तुच्छत्विमयात्वपरी प्रयुक्ती, श्रीप तु विना-शिलपरी। वस्वस्ति किं-मही घटलमित्यत्र विनाशिलमेव द्यपपादितम्। न निष्पमाणकालं ज्ञानबाध्यतः वा। एकेना-कारे णैकिसान् कालेऽनुभूतस्य कालान्तरे परिणामविशेषेणान्य-थोपलब्या नास्तिलोपपादनात्। तुच्छतं हि प्रमाणसम्बन्धाः नहत्वम्। बाधोऽपि यदेशकालादिसम्बन्धितया यदस्तीत्युपलक्षं तस्य तद्देशकालादिसम्बन्धितया नास्तीत्यपलिखः। न तु कालान्तरेऽनुभूतस्य कालान्तरे परिणामादिना नास्तीत्यप-लिखः, कालभेदेन विरोधाभावात्। त्रतो न क्षिणालम्। एतदुतं भवति, ज्ञानस्रक्ष्पमात्मवसु आदिमध्यपर्यन्तरहितं सतते बरूपमिति खत एव सदास्ति-प्रब्दवाचम्। अचेतनन्तु चित्रज्ञभोग्यस्तं तत्कर्मानुगुणपरिणामि विनाशीति सर्वदा नास्त्यर्थगर्भमिति नास्त्यसत्त्यश्रव्दाभिधेयमिति। यथोत्तम्,—

> यत्तु कालान्तरेणापि नान्यसंज्ञासुपैति वै। परिणामादिसभूतं तद्दसु तृप तच किम्॥

<sup>\*</sup> खती न विरीधिमयालिमित ग॰।

<sup>†</sup> तत्तदिति ख॰।

त्रनायौ परमार्थस प्राज्ञरभुपगस्यते।
तन्तु नायौ न सन्देही नायिद्रव्योपपादितम्॥
इति देशकालकमीविश्रेषापेच्यास्तिल-नास्त्रिल-योगिनि वसुनि
केवलास्ति-बुद्धिबोध्यलमपरमार्थे इत्युक्तम्। त्रात्मनस्र केवलास्तिबुद्धिबोध्यलमिति स परमार्थ इत्युक्तम्। त्रोतस्य मैनेयस्य,—

विष्णाधारं यथा चैतत् चैलोक्यं समवस्थितम्। परमार्थस मे प्रोक्तो यथाज्ञानं प्रधानतः॥

द्रत्यनुभाषणाच । ज्योतीं षि विणु रित्यादिसामानाधिकर-ण्यात्मग्रीरभाव एव निवन्धनं, चिद्रचिद्रस्तृनीयास्ति-नास्ति ग्रब्द्योगनिवन्धनं, 'ज्ञानस्याकमीनिमित्तस्वाभाविकस्वरूपत्वेन स्वरूपप्राधान्यम्। श्रचिद्रस्तृनयः, तत्तत्कमीनिमित्तपरिणामि-त्वेनाप्राधान्यमिति प्रतीयते॥

यदुकं, निर्विशेषब्रह्मज्ञानादेवाविद्यानिवृत्तिं वदन्ति श्रुतय इति। तदसत्। वेदाइमेतं पुरुषं महान्तम्। श्रादित्यवर्णं तमसः परस्तात्। तमेवं विद्वानस्त इह भवति। नान्यः पत्या विद्यते श्रयनाय। सर्वे निमेषा जिज्ञरे विद्युतः पुरुषाद्धि। न तस्त्रेग्ने कश्चन। तस्य नाम महद्यशः। य एनं ‡ विदुरस्तास्ते भवन्तीत्याद्यनेकवास्यविरोधात्। ब्रह्मणः सविशेषत्वादेव सर्वा-खपि वाक्यानि सविशेषज्ञानादेव मोचं वदन्ति। श्रोधक-वाक्यान्यपि सविशेषमेव ब्रह्म प्रतिपादयन्तीत्युक्तम्। तस्त्व-

<sup>\*</sup> यचिति ख॰।

<sup>†</sup> चामज्ञानस्येति खः।

<sup>‡</sup> एवमिति ग०।

मसादिवाक्येषु सामानाधिकर्षां न निविशेषवस्वैकापरम्, तत्त्वं-पद्योः सविशेषब्रह्माभिधायिलात्। तत्पदं हि सर्वज्ञं सत्यसङ्कल्पं जगत्कारणं ब्रह्म पराष्ट्रयति। तदैचत बड स्यामित्यादिषु तस्वैव प्रक्ततलात्। तत्समानाधिकरणं \* लं-पदचाचिदिभिष्टजीवमरीरकं ब्रह्म प्रतिपादयति। प्रकार-दयावस्थिते कवसुपरत्वासामामानाधिकर एयस्य । प्रकारदय-परिलागे प्रवृत्तिनिमित्तभेदासभवेन सामानाधिकरण्यमेव परित्यक्तं स्थात्। दयोः पदयोर्जचणा च। सीऽयं देवदत्त इत्यवापि न लचणा, भूतवतमानकालसम्बन्धितयैकापतीत्य-विरोधात्। देशभेदविरोधय कालभेदेन परिहृतः। तदै-चत बहु स्यामित्यपन्नमविरोधस। एकविज्ञानेन सर्वविज्ञान-प्रतिज्ञा च न घटते। ज्ञानखरूपस्य निरस्तनिखिलदोषस्य सर्वज्ञस्य समस्तकत्वाणगुणात्मकस्याज्ञानतत्कार्यानन्ता पुर-षार्थात्रयत्वं च न सम्भवति। वाधार्यत्वे च सामानाधिकर-ख्य तत्वं-पद्यीर्धिष्ठानलच्णा निवृत्यलच्णा चेति लचणादयस्त एव<sup>¶</sup> दोषाः ॥

इयां ख विशेषः, नेदं रजतिमतिवदप्रतिपन्नस्यैव । बाधस्या-

<sup>\*</sup> सामानाधिकर्ण्यमिति ख॰।

<sup>†</sup> तदैचत म इति ग०।

<sup>‡—</sup> खनन्तपुरुषार्धविमिति ख॰, ग॰। परन्तु पाठान्तरमेतत् लिपिकरप्रसादमेव भूचयति।

<sup>¶</sup> निष्टना जचणादयस एवे ति ख॰।

<sup>§</sup> चप्रतीतस्यैविति ख॰।

१२५

गत्या परिकल्पनम्। तत्पदेनाधिष्ठानातिरेकिधर्मानुपस्थाप-नेन बाधानुपपत्तिय। अधिष्ठानं तु, प्राक्तिरोहितमतिरोहित-स्वरूपं तत्पदेनीपस्थाप्यत इति चेत्-न। अधिष्ठानाप्रकाशे तदाश्रयभ्रमबाधयोरसभावात्। भ्रमात्रयमधिष्ठानमतिरो-हितमिति चेत्, तदेवाधिष्ठानस्र एं समिवरोधीति तत्प्रकाशे सुतरां न तदाश्रयभ्रमवाधी। अतोऽधिष्ठानातिरेकिपार-माथिकधमतित्तिरीधानानभ्यपगमे सान्तिबाधी दुरुपपादौ। अधिष्ठाने हि पुरुषमात्राकारे प्रतीयमाने तदतिरे किणि पारमार्थिके राजले तिरोहिते सत्येव बाधत्वभ्रमः। राज-लोपदेशेन च तनिवृत्तिभेवति, नाधिष्ठानमात्रोपदेशेन, तस्य प्रकायमानलेनानुपदेश्यलात्, स्रमानुपमदिलाच । जीव-ग्ररीरकजगत्कारणब्रह्मपरत्वे मुख्यवृत्तं पद्दयम्। इयविशिष्टैक \*वसुप्रतिपादनेन सामानाधिकरण्यं सिद्रम्। निरस्तनिखिलदीषस्य समस्तलस्याणगुणात्मनस्य ब्रह्मणी जीवान्तर्यामिलमण्ययमपरं प्रतिपादितं भवति। उपक्रमा-नुकूलता च। एकविज्ञानेन सर्वेविज्ञानप्रतिज्ञीपपत्तिश्व। सूचाचिदचिद्वसुगरीरखेव ब्रह्मणः स्त्रलचिदचिद्वसुगरीरत्वेन कार्यवात्। तमीखराणां परमं महेखरम्। परास्य प्रक्ति-विविधेव यूयते। अपहतपामा सत्यकामः सत्यसङ्गल्यः। इत्यादिश्रुत्यन्तराविरोधश्व। तत्त्वमसीत्यत्रोदेश्योपादेयविभागः कथमिति चेत्, नात्र किञ्चिदुहिश्य किमपि विधीयते। ऐतदा-त्यमिदं सर्वम् — इत्यनेनैव प्राप्तलात्। अप्राप्ते हि ग्राखमध-

<sup>\*--</sup>विशेषेकीत ग०।

वत्। इदं सर्विमिति सजीवं जगिविदिंग्य, ऐतदालामिति तस्येष आसिति तत्र प्रतिपादितम्। इतुर्य्युत्तः । सन्पूलाः सौम्येमाः सर्वाः प्रजाः सदायतनाः नसत्रतिष्ठा दति। सर्वं खिल्वदं ब्रह्म। तज्जलानिति। प्रान्त इतिवत्। तथा, श्रुत्यन्तराणि च ब्रह्मणसहातिरिक्तस्य चिद्चिद्वसुनश्च श्ररीरात्म-भावमेव तादालां वदन्ति। अन्तः प्रविष्टः शास्ता जनानाम्। सर्वाता। यः पृथियां तिष्ठन् पृथिया अन्तरी, यं पृथिवी न वेद, यस्य पृथिवी ग्ररीरम्। यः पृथिवीमन्तरी यमयति। स त आलान्तर्यास्यस्तः। य आलि तिष्ठन् त्रालनीऽन्तरी, यमाला न वेद, यस्यात्मा गरीरं, य आत्मानमन्तरी यमयति। स त त्रालान्तर्यास्यस्तः। यः पृथिवीमन्तरे सञ्चरन्—इतारस्य, यस मृत्यः गरीरं, यं मृत्युनं वेद । एष मर्वभूतान्तरालाऽपहत-पामा दिव्यो देव एको नारायणः। तत् सृष्ट्या तदेवानुप्राविश-त्तदनुप्रविश्य सच त्यचाभवदित्यादीनि । अनाप्यनेन जीवेना-मनानुप्रविष्य नामकंपे व्याकरवाणीति ब्रह्मात्मकजीवानुप्रविशे-नैव सर्वेषां वसुलं ग्रब्दवाचलच प्रतिपादितम्। तदनु-प्रविष्य सच त्यचाभवदित्यनेन कार्थात्। जीवस्यापि ब्रह्मा-क्षकत्वम् ब्रह्मानुप्रविधादेवेत्यवगम्यते। अतिश्वदिचिदाक्षकस्य सर्वस्य वसुजातस्य ब्रह्मतादालामालागरीरभावादेविति नियी-

<sup>\*</sup> तव हेतुरणुक्त इति ख॰।

<sup>†</sup> सप्रतिष्ठा द्ति ग०।

<sup>‡</sup> वस्त्वच प्रतिपादितमिति ख॰।

यते । तसा द्वाया तित्तस्य कत्सस्य तच्छरोरत्वे व वसु-त्वात् तस्य प्रतिपादकोऽपि ग्रच्दः तत्पर्यन्तमेव स्वायमिनद-धाति । श्रतः सर्वग्रच्दानां लोकयुत्पच्यावगत तत्तत्पदाय-विश्विष्ठब्रह्माभिधायिवं सिद्धमित्येतदात्मामिदं सर्वमिति प्रतिचातार्थस्य तत्त्वमसीतिसामानाधिकर्ण्येन विशेषेणोप-संहारः॥

श्रती निर्विशेषवस्तैकावादिनी भेदाभेदवादिनः केवलभेद-वादिनश्र वैयधिकरखेन सामानाधिकरखेन च सर्वे ब्रह्मात्म-भावीपदेशाः परित्यक्ताः स्थः॥

एकसिन् वसुनि कस्य तादांक्यसुपदिस्यते। तस्वैवेति
चेत्, तत् स्ववाक्येनैवा‡गतिमिति न तादाक्योपदेशावस्यमस्ति
किञ्चित्। कल्पितभेदिनिरसनिमिति चेत्, तत्तु न सामानाधिकरस्यतादाक्योपदेशावसेयिमित्युक्तम्। सामानाधिकरस्यं तु
ब्रह्मणि प्रकारद्वयप्रतिपादनेन विरोधमेवावहेत्। भेदाभेदवादे
तु ब्रह्मण्येवोपाधिसंसर्गात् तत्ययुक्तजीवगतदोषाण ब्रह्मण्येव
पादुःस्युरिति निरस्तनिखिलदोषकस्याणगुणाककब्रह्माक्यभावोपदेशा हि विरोधादेव परित्यक्ताः स्यः। स्वाभाविकभेदाभेदवादेऽपि ब्रह्मणः स्रत एव जीवभावास्युपगमात् गुणवद्दीषाञ्च

<sup>\*</sup> खवगस्यत द्ति ख॰।

<sup>†</sup> जीकव्युत्पत्तत्रवगतितं ग०।

<sup>‡</sup> खवाक्येनावगतिमतीति ख॰।

<sup>¶</sup> तत्प्रयुक्ता जीवगतदोषा इति ख॰, ग०३

<sup>§</sup> च्रोकदा परित्यकाः स्विति ख॰।

स्वाभाविका भवेयुरिति निर्दीषब्रह्मतादात्योपदेशा विरुदा एव । केवलभेदवादिनाञ्चात्यन्तभिन्नयोः केनापि प्रकारे-गैकासभवादेव ब्रह्मात्मभावीपदेशी न सभवतीति सर्व-वेदान्तपरित्यागः स्यात्। निखिलोपनिषयसिद्धं क्षत्सस्य ब्रह्मभरोरभावमातिष्ठमानैः क्षत्स्रस्य ब्रह्मा समावीपदेशाः सर्वे सम्यगुपपादिता भवन्ति। जातिगुण्योरिव द्रव्याणा-मपि यरीरभावेन विशेषणत्वेन, गौरखो मनुष्यो देवो जातः ‡कमभिरिति सामानाधिकरणः लीकवेदयीमुख्यमेव दष्टचरम्। जातिगुणयोरिप द्रव्यप्रकारत्वमे । षाडो गौः शुक्कः पट इति तथासामानाधिकरण्यनिवस्वनमः। मनुष्यलादिविधिष्टपिण्डाः नामप्यात्मनः प्रकारतयेव पदार्थवानानुष्यः पुरुषः षाडी योषिद्वाला जात इति सामानाधिकरणं सर्वेत्रानुगत शिति प्रकारत्मेव सामानाधिकरण्यनिवन्धनम्। न परस्परव्याद्यचार् जात्यादयः। स्वनिष्ठानामेव हि द्र्याणां कदाचित् ॥ क्विद्रय-विशेषणले मलर्थीयः प्रत्ययो दण्डी कुण्डलीति न प्रयक्-प्रतिपत्तिस्थित्यनद्दांणां \*\* द्रशाणां तेषां विशेषणतं सामानाधि-करण्यावसेयमेव। यदि गीरखो मनुष्यो देवः पुरुषो योषित्

<sup>\*</sup> तादातारीपदेशी विरुद्ध एवेति ख०, ग०।

<sup>†</sup> त्रह्मतादात्राभावेति ख॰।

i पुरुषः कर्माभिरितौति ख॰।

<sup>¶</sup> चनुस्यतिमतीति ख॰।

<sup>§</sup> बाहना द्ति ख॰, ग॰।

<sup>॥</sup> क्विदिति ग पुस्तके नीपस्थयते।

<sup>\*\*</sup> स्थित्यर्रण्मिति प्रामादिकं पठति ख पुन्तकम्।

षण्ड त्राला कर्मभिर्जात इत्यत्र षण्डी मण्डो गौः श्रुक्तः क्षणः पट इति जातिगुणवदालप्रकारत्वं मनुष्यादिगरीराणामिष्यते। तिहं जातित्र्यक्त्योरिव प्रकारप्रकारिणोः गरीरालानीर्पा नियन्नेन सहप्रतिपत्तिः स्यात्। न चैवं दृश्यते। न हि नियमन गोलादिवदालात्र्यत्रयेवालाना सह मनुष्यादिगरीरं पश्यन्ति। त्रती मनुष्य आसीति सामानाधिकर्षः लाचणिकमेव॥

नैतदेवम्। मनुष्यादिशरीराणामप्यासैकात्रयतं तदेकप्रयोजनतं तत्रकारत्व जात्यादितु न्यम्। श्रासैकात्रयत्वमासि विशेष
गरीरिवनाशाद्वगम्यते। श्रासैकप्रयोजनत्व द्वासिक्षमेपलभोगार्थतयेव सङ्गावात्। तत्रकारत्वमिष देवो मनुष्य द्व्यासिविशेषणतयेव प्रतीतेः। एतदेव हि गवादिश्रव्दानां व्यक्तिपर्यन्तत्वे हेतुः। एतत्स्वभावविरद्दादेव दण्डादीनां विशेषणत्वे
दण्डी कुण्डलीति मत्वर्थीयः श्रात्ययः। देवमनुष्यादिपिण्डानामासेकाश्रयत्वतदेकप्रयोजनत्वतत्रकारत्वस्वभावात् । देवी
मनुष्य श्रासित लोकवेदयोः सामानाधिकरण्डेन व्यवद्दारः।
जातिव्यक्त्योर्नियमेन सहप्रतीतिक्षभयोश्राच्चष्रतात्। श्रात्मनस्वचाच्चष्रवाचच्चषा गरीरग्रहण्येलायामासा न ग्रह्मते। प्रयग्-

<sup>\*</sup> खख द्ति ख॰।

<sup>†</sup> मनुष्यात्मेति ग॰।

<sup>1</sup> तत्र कर्मफलेति ख॰।

श मलर्थीयप्रत्यय दति ख०, ग०।

<sup>\$</sup> देवमनुष्यादि चिण्डानाम् — स्वभावादित्यं गः ख-पुस्तके न दृश्यते । ग-पुस्तके तुः — तदेकप्रयोजन वात्, तत्प्रकारत्वस्वभावादिति भिन्नपद्तया प्रयते ।

१३०

यइणयोग्यस्य प्रकारतयैकस्वरूपत्वं दुर्घटिमिति मा वोचः। जात्यादिवत्तदेका ययत्वतदेक प्रयोजन वत दिशेषणत्वैः स्यापि त्यकारतेकस्वभावलावगमात्। सद्दोपसम्भिनयमस्वेक-सामग्रीवेदालनिबस्वन द्रत्युक्तम्। यथा चत्तुषा प्रथियादेर्गस्य-रमादिसम्बन्धिलं खाभाविकमपि न ग्रह्मते। एवं चत्तुषा ग्रह्म-माणं ग्ररीरमात्मप्रकारतेकस्वभावमपि न तथा ग्रह्मते। श्रात्म-ग्रहणे चचुषं: सामर्थाभावात्। नैतावता प्ररीरस्य तत्प्रका-रत्वस्रभावविरहः। तत्प्रकारतेकस्रभावत्वमेव सामानाधि-करण्यनिवन्धनम्। शालप्रकारतया प्रतिपादनसमये सु ग्रन्दः सहैव प्रकारतया प्रतिपादयति॥

ननु चं, शाब्देऽपि व्यवहारे भरीरशब्देन भरीरमाचं ग्टह्मत इति नासपर्यन्तता शरीरशब्दस्य। नैवम्। श्रासप्रकारभूतस्यैव श्रीरस्य \*पदार्धताविवेकप्रदर्भनाय निरूपकाणां निष्कषेक ।-यब्दीऽयम्। यथा गीलं शक्तलमाक्तिर्भुण इत्यादिशब्दाः। त्रती गवादिशब्दवहेवमनुषादिशब्दा आलपर्यन्ताः। एवं देवमनु-ब्यादिपिण्डविशिष्टानां जीवानां परमात्मश्रीरतया, तत्रकार-त्वात् जीवासवाचिनः प्रव्दाः परमासपर्यन्ताः। अतः परस्थ प्रकारतयेव चिद्चिद्दसुनः पदार्थलिमिति तत्-सामानाधिकरखीन प्रयोगः। अयमधी वेदार्थसंग्रहे समर्थितः। द्दमेव प्ररीरात्मभावलचणं तादात्माम्!। आत्मेति तूपगच्छन्ति

<sup>\*</sup> प्रार्थानामिति ख॰। अपपाठी अस्। प्रार्थतित ग॰। नैतत् समीचीनम्।

<sup>†</sup> निष्कार्षेति ख०, ग०।

<sup>🚶</sup> भावतादात्मप्रमिति ख॰। सामान्यमिति ग॰। उभयवैव न साध पठाते।

याहयन्ति चेति वच्चिति । आसित्येव तु ग्रह्मोयादिति च वाक्य-कारः । अचेदं तत्त्वम् । अचिद्दम्तुनिश्चिद्दस्तुनः परस्य च ब्रह्मणो भीग्यतेन भीकृत्वेन चेश्रिटत्वेन स्वरूपविवेकमा इः काश्चन श्रुतयः ।

> श्रसामायी सजते विश्वमित-त्तसिंशान्यो मायया सन्निरुद्धः। मायां तु प्रकृतिं विद्यान्मायिनं तु महिष्वरम्।

चरं प्रधानमस्ताचरं हरः। चराकानावीयते देव एकः। अस्ताचरं हर दित भोक्ता निर्देश्वते। प्रधानमाक्षनो भोग्य- त्वेन हरतीति हरः। स कारणं करणाधिपाधिपः। नचास्य कश्चिनता नचाधिपः। प्रधानचेत्रचपितर्गुणेयः। पतिं विश्व-स्थाक्षयः पास्रतं प्रिवमच्युतम्। ज्ञाज्ञी दावजावीयानीयी। नित्यो नित्यानां चेतनचतनानामेको वह्ननां यो विद्धाति कामान्। भोक्ता भोग्यं प्रेरितारच मत्वा। तयोरन्यः पिप्पलं स्वादक्तानयन्वचीऽभिचाकशीति।

प्यगात्मानं प्रेरितारच मला जुष्टस्तरस्तेनास्तलमिति। यजामेकां लोहितयस्तरुणां बङ्गों प्रजां जनयन्ती । सरूपाम्। यजो ह्येको जुषमाणोऽनुयेते जहात्येनां भुक्तभोगामजोऽन्यः॥

<sup>\*</sup> सकारणं कारणाधिय इति ख॰। जिपिकरप्रमादस्फ्रितमेतत्।

<sup>†</sup> बक्रीः प्रजा जनयनीति ख॰।

समाने हत्ते पुरुषो निमग्नोऽ-नीयया योचित मुद्यमानः ॥ जुष्टं यदा प्रयत्यन्यमीयमस्य महिमानमितरो नीतशोकः॥

द्रत्याद्याः। स्मृतावपि।

श्रह द्वारं द्वीयं में भिन्ना प्रक्रतिरप्टधा।

श्रपरेयिमतस्त्रन्थां प्रक्रतिं विद्वि में पराम्॥

जीवभूतां महावाहो ययेदन्धायते जगत्।

सर्वभूतानि कौन्तेय प्रक्रतिं यान्ति मामिकाम्॥

कल्पचये पुनस्तानि कल्पादी विस्वजाम्यहम्।

प्रक्रतिं खामवष्टभ्य विस्वजामि पुनः पुनः॥

भूतगामिमं क्रत्समवर्णं प्रक्रतिविद्यात्।

मयाध्यचेण प्रक्रतिः स्यते सचराचरम्॥

हेतुनानेन कौन्तेय जगदिपरिवर्तते।

प्रक्रतिं पुरुषच्चेव विद्यानादी उभाविष्॥

मम योनिमहदूद्धा तिसान् गभं द्धाम्यहम्।

सभावः सर्वभूतानां ततो भवति भारत॥

इति जगद्योनिस्तं महद्रुद्धा, मदीयं प्रक्तवाखं भूतस्त्यमचिद्वसु, यिसंयेतनाखं गर्भं संयोजयामि। तती मत्कता-

<sup>\*</sup> यथेति ख॰, ग॰।

<sup>†</sup> महिमानमेति वीतशीक इति ग॰।

<sup>!</sup> यत्तिसंश्वेतमाख्यमिति ख॰।

चिद्चित्संसर्गाद्देवादिस्थावरान्तानामचित्सित्राणां सर्वस्तानां सम्भवी भवतीत्यर्थः ॥

एवं भोकृ भोग्यरूपेणावस्थितयोः सर्जावस्थावस्थितयोस्यितेः परमपुरुषप्रशिरतया तिन्नयास्यतेन तद्प्रयक्सितिं परमपुरुषस्य चालतमाद्यः नासन श्रुतयः। यः प्रथियान्तिष्ठन् पृथिया श्रुन्तरो, यं पृथिवी न वेद, यस्य पृथिवी प्ररीरं, यः पृथिवीमन्तरो यमयतीत्थारस्य, य श्रात्मनि तिष्ठन् श्रात्मनीऽन्तरो, यमाला न वेद, यस्याला प्ररीरं, य श्रात्मानमन्तरो यमयति, स त श्रात्मान्तर्यास्यस्त द्रति। तथा, यः पृथिवीमन्तरे सञ्चरन्, यस्य पृथिवी प्ररीरं, यं पृथिवी न वेदे-त्यारस्य यो सृत्यमन्तरे सञ्चरन्, यस्य सृत्यः प्ररीरम्, यं सृत्युने वेद, एव सर्वभूतान्तरात्मापहतपामा दित्यो देव एको नारायणः। अत्र सृत्युन्तरेन तमः प्रञ्दवाच्यं सृत्यावस्थमचिद्दस्य-भिधीयते। श्रुस्थामेवीपनिषदि, श्रुस्थक्तमन्तरे लीयते, श्रुचरं तमसि लीयत दितवचनात्। श्रुनः प्रविष्टः प्रात्मा जनानां सर्वाका, द्रित च॥

एवं सर्वावस्थावस्थितचिद्दिच्छित्ररीरतया तत्प्रकारः परमपुरुष एव कार्यावस्थकारणावस्थानगृद्रपेणावस्थितः दतीः

<sup>\*</sup> भीग्यभीत्रारूपेणेति का०, ग०।

<sup>§</sup> यीऽचरमन्तरे सञ्चरन्, यस्याचरं शरीरं, यमचरं न वेदेत्यंशः ख-चिक्नितपुस्तके चिक्तं प्रथते।

<sup>†</sup> सर्वभूताक्येति ग**ः**।

<sup>‡</sup> चवतिष्ठत इति ख॰।

ममर्थं ज्ञापियतुं कायन युत्रयः कार्यावस्थं कार्णावस्थ च जगत् स एवेत्या हु:। सदेव सोम्येदमय त्रासीत्। एकमेवा दितीयम्। तदैचत, बहु स्यां प्रजायेयेति । तत्तेजोऽस्जतित्यारभ्य, सम्बाः सीम्येमाः सर्वाः प्रजाः सदायतनाः \*सत्प्रतिष्ठाः। ऐतदा-तयमिदं सर्वम्। तत् सत्यम्। स आता। तत्वमिस खितकेती। सीऽकामयत। बहु स्थां प्रजायेयेति। स तपीऽत-प्यत। स तपस्त्रा इदं सर्वमस्जतेत्यारभ्य, सत्यचात्र-तच सत्यमभवदित्याचाः। भ्रवापि श्रुत्यन्तर्सि बश्चदितीः परमपुरुषस्य च खरूपविवेकः सारितः। इन्ताहमिमास्त्रिसी देवता, अनेन जीवेनातानानुप्रविष्य नामक्षे व्याकरवाणीति। तत् संया तदेवानुप्राविभत्। तदनुप्रविभ्य सच त्यचाभवत्, विज्ञानचाविज्ञानच, सत्यचातृतच सत्यमभवदिति च। अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्वेति जीवस्य ब्रह्मात्मकतः, तदनुप्रविश्व सच त्यचाभवत्, विज्ञानचाविचानचे त्यनेनेकार्थादालग्रीर-भावनिवस्वनमिति विज्ञायते। एवभूतमेव नामरूपयाकरणं, तदेदं तत्त ह्ये याक्त नासीत्त नाम रूपाम्यां व्याक्रियत द्रयत्रा-युक्रम्। यतः कार्यावस्यः कार्णावस्य स्वस्त्वस्तिद-विद्वसुगरीरः परमपुरुष एवेति कारणात्‡ कार्यस्थान खतेन, कारणविज्ञानेन कार्यस्य विज्ञाततयैकविज्ञानेन सर्वविज्ञानञ्च

<sup>\*</sup> सहप्रतिष्ठा इति ख॰।

<sup>†</sup> परमात्रयपुरुषस्य चेति खः। परं पुरुषस्थेति गः।

<sup>§</sup> तद्देति ख॰। तञ्जेदेति ग॰। उभयनैव लिपिकरप्रमाद एव बीजम्।

<sup>‡</sup> कार्याकारणस्थिति ख॰। पाठीऽयं नासभ्यं रीचते।

समीहितमुपपन्नतरम्। इन्ताहिममास्तिस्रो देवता अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्व नामरूपे व्याकरवाणीति तिस्ती देवता इति सर्वमिचिद्यसु निर्दिग्य, तत स्वात्मकजीवानुप्रवेशिन नामरूपयाकरणवचनात्, सर्वे वाचकाः शब्दा श्रचिज्जीवविशिष्ट-परमालन एव वाचका इति कार्णावस्थपरमालवाचिना ग्रब्देन कार्यवाचिनः ग्रब्दस्य सामानाधिकरणः मुख्यवत्तम् । श्रतः स्थूलस्साचिद्चित्प्रकारकं ब्रह्मीव कार्यं कारणं चेति ब्रह्मीपादानं जगत्। स्त्मचिद्चिद्वसुभरीरं ब्रह्मीव कार्णमिति ब्रह्मोपादानलेऽपि सद्दातस्वीपादानलेन चिद्चितोर्ब्रह्मण्य स्वभावासङ्गरीऽ प्यूपपनतरः। यथा — शक्तरत्रकृष्णतन्तुसङ्घाती-पादानविऽपि! चित्रपटस्य तत्तत्तन्तुप्रदेश एव शीक्त्यादिसम्बन्ध इति कार्यावस्थायामपि न सर्वत्र वर्णसङ्गरः, तथा चिद्चिदी-खरसङ्घातीपादानलेऽपि जगतः कार्यावस्थायामपि भोत्रल-भोगयलनियन्तृलायसङ्गरः। तन्तृनां पृथक्ईिस्थितियोग्यानामेव पुरुषेच्छ्या कदाचित् संइतानां कारणतं कार्यतञ्च। इह तु सर्वावस्थावस्थयोः परमपुरुषग्ररीरत्वेन चिद्चितोस्तत्प्रकारतयैव पदार्थालात् तत्प्रकारः परमपुरुषः सर्वदा सर्वप्रव्दवाच्य इति

<sup>\*</sup> मुख्यं वत्ति वि । एष खलु पाठी माद्यगां वैमुख्यमावदृति।

<sup>†</sup> सभावमद्वरीऽपीति ख॰। सभावमंस्तारभावीऽपीति ग॰। उभयवैव मन्दर्भः विषदं प्रयते।

<sup>‡</sup> सङ्घातीपादाने इति ख॰। नेष समीचीनः पाठः।

<sup>§</sup> प्रथकप्रतीतियीग्धानामिति ख॰।

प पुरुषेचथेति ख॰, ग॰। चयपाठीऽयम्।

विशिषः । स्वभावभेदस्तदसङ्करश्च तत्र चात्र च तुलाः । एवं च सति, परस्य ब्रह्मणः कार्यानुप्रविशिऽपि स्वरूपान्यथाभावाभाः "वादविक्षतत्वमुपपत्रतरम् । स्यूलावस्यस्य नामरूपविभागः विभक्तस्य चिदचिद्वस्तुन श्वास्तत्यावस्थानात् कार्यत्वमप्युपपत्रतरम् । श्रवस्थान्तरापत्तिरेव हि कार्यता ॥

निर्गुणवादाय परस्य ब्रह्मणो हैयगुणासभवादुपपद्यन्ते।
अपहतपामा विजरो विम्हत्युविश्वोकोऽविजिघत्सोऽपिपास इति
हैयगुणान् प्रतिषिध्य, सत्यकामः सत्यसङ्कल्प इति कल्पाणगुणान् विद्धतीयं श्वितिरेवान्यत्र सामान्येनावगतं गुणनिषेधं
हैयगुणविषयं व्यवस्थापयिति॥

प्रत्यनीक्षकणं ब्रह्मीतिवाद्य, सर्वे प्रस्य सर्वभक्तेरिखल हैय-प्रत्यनीक्षक खाण गुणाकरस्य ब्रह्मणः स्वरूपं विज्ञान किन्द्रपणीयं स्वप्रकाभत्या ज्ञानस्वरूपं चे त्यस्य प्रमाद्रिपपत्रतरः। यः सर्वे ज्ञः सर्वे वित्। पराख्य प्रक्रिविधिव श्रूयते स्वाभाविकी ज्ञानबल-क्रिया च। विज्ञातारमरे केन विजानी यादित्यादिका ज्ञाद्रत्व-मावेद्यन्ति, सत्यं ज्ञानिमत्यादिका ज्ञाने के निरूपणीय-त्या स्वप्रकाभत्या च ज्ञानस्वरूपताम्। सीऽकामयत बहु स्याम्। तदे चत बह्मस्याम्। तन्नामस्याभ्यां व्याक्रियतिति ब्रह्मीव स्वसङ्क्ष्यात् विचित्रस्थिरचरस्वरूपतया नानाप्रकारमवस्थित-मिति तत्प्रत्यनीका ब्रह्माक्षात्ये वस्तुनानात्वमतत्विमिति तत्प्रति-षिध्यते। सत्योः स सत्युमाप्नीति य इह नानेव पश्चित।

<sup>\*</sup> खरूपान्यथाभावादिति न साधु पठति ख-चिक्कितपुखकम्।

<sup>†</sup> ज्ञानैकित्यंगः लिपिकारप्रमादात् ग-चिक्ति पुसक्ते पतित इत्यनुमीयते।

नेह नानास्ति किञ्चन। यत्र हि हैतमिव भवति। तिहतर् इतरं पश्चित। यत्र त्वस्य सर्वमास्नेवाभूत्। तत् केन कं पश्चेत्, तत् केन कं विजानीयादित्यादिना। न पुनर्वेह स्यां प्रजायेयेत्यादिश्चितिसिद्धं स्वसङ्कत्यक्षतं ब्रह्मणो नानानामक रूपभाक्षेन नानाप्रकारत्वमिप निषिध्यते। यत्र त्वस्य सर्वे-मास्नेवाभूदिति निषेधवाक्यादौ च तत् स्थापितम्। सर्वं तं परादायोऽन्यत्रात्मनः सर्वं वेद। तस्य ह वा एतस्य महतो भृतस्य निष्विसितमेतस्यदृग्वेद इत्यादिनाः

एविचिद्येखराणां खरूपभेदं स्वभावभेदच वदन्तीनां कार्यकारणभावं कार्यकारणयोरनन्थतं वदन्तीनाच सर्वासां चुतोनामित्रोधः। चिद्वितोः परमात्मनच सर्वदा प्ररोरात्म-भावं प्ररोर्भूतयोः कारणद्यायां नामरूपिवभागानई स्च्य-द्यापत्तिं, कार्यद्यायाच तद्रच्यूलद्यापत्तिं वदन्तीभिः चुति-भिरेव चायत इति ब्रह्माचावाद्यीपाधिकब्रह्मभेदवाद-स्थान्यस्थ्यप्यंन्यायमूलस्य सकलचुतिविक्षस्य न कथिच्दय्यव-कामो दृश्यते। चिद्विदीखराणां पृथक्सभावतया तत्तच्यूति-पद्यानां प्ररोरात्मभावेन प्रकारप्रकारितया चुतिभिरेव प्रति-पद्यानां चुत्रन्तरेण कार्यकारणभावप्रतिपादनं कार्यकारणयी-रैक्यप्रतिपादनच च्चविक्षमिति सिद्धम्। यथाग्नेयादीन् षड्-

<sup>\*</sup> गानानासभाक्वीनेति ख॰।

<sup>†</sup> अव चकारय्तां पठाते ग पुलकी।

<sup>‡</sup> चन्यस्येति पदं ख-पुलके न दश्यते।

प कार्यकारणभावप्रतिचादनसिति ख-पुस्के न पठाते।

यागा अनुत्यत्तिवाक्यः पृथगुत्पन्नान् समुदायानुवादिवाक्यद्वयेन संमुदायदयलमापनान् दर्भिपूणेमासाभ्यामित्यधिकारवाकां वामिनः कर्तव्यतया विद्धाति। तथा चिद्चिदो व्यत्न विवित्त-खरूपसभावान्, चरं प्रधानमस्ताचरं हर:, चराकानावीयते देव एकः। प्रधानचेत्रज्ञपतिर्गुणियः। पतिं विश्वस्थात्मेश्वरम्। त्रामा नारायणः पर इत्यादिवाकोः पृथक प्रतिपादा, यस्य पृथिवो परीरं, यसाला परीरं, यसाव्यक्तं परीरं, यसाचरं परीरम्, एष सर्वभूतान्तरात्माऽपहतपामा दिव्यो देव एको नारायण इत्यादिभिनां चौश्वदिनतीः सर्वावस्थावस्थितयोः प्रमात्मश्रोरतां परमात्मनस्तदात्मताञ्च प्रतिपाद्य, श्ररीरिभृत-परमाताभिधाविभि: सद्वन्नातादिशब्दैः कारणावस्यः कार्या-वस्य यरमात्मेक एवेति पृथक्पतिपनं वसुतितयं, सदेव सोम्येदमय त्रासोत्, ऐतदात्यमिदं सर्वं, सर्वं खिलदं ब्रह्मे लादिवाक्यं प्रतिपाद्यति । चिद्चिद्दसुप्ररोरिणः परमात्मनः परमात्मग्रच्देनाभिधाने इ नाम्ति विरोधः। यथा मनुब-पिण्डग्रीरकस्यालविशेषस्यायमाला सुखौत्यालभन्देनाभिधान इत्यलमतिविस्तरेण॥

यत्पुनिरदम्तःं, ब्रह्मासैकलविज्ञानेनेवाविद्यानिव्

<sup>\*</sup> यज्ञानिति कः।

<sup>†</sup> दर्शपौर्णमासास्यामिति ख॰।

<sup>!</sup> सर्वावस्थितयोरिति ख॰ । नेष समीचीन: पाठः।

<sup>§</sup> प्रयक्षपतिपन्नवस्तिवतयमिति ख०, ग०।

परमात्मशब्दाभिधाने द्वित खं। पाठान्तरसेनद्वान्तरं प्रीकाति ।

र्युक्तेति। तदयक्तम्। बस्यः पारमाधिकतेन ज्ञाननिवर्येताभावात्। पुण्डापुण्डरूपकर्मनिमित्तदेवादिभरीरप्रवेभतत्प्रयुक्तसुखदुःखानुभवरूपस्य बस्यस्य मिय्यातं कथिमव प्रकाते वक्तम्। एवं
रूपबस्यनिवृत्तिर्भिक्तिरूपापनोपासनपीतपरमपुरुषप्रसादलभीति
पूर्वभवोक्तम्। भवदिभमतस्वाज्ञानस्य यथावस्थितवसुविपरीतविषयस्य मिथ्यारूपत्वेन बस्क विवृद्धिरेव फलं भवति।

मिष्यतदचाइव्यं हि नैति तद्रव्यतां चतः।

द्रित शास्तात्। उत्तमः पुरुषस्वन्यः। पृथगात्मानं प्रिता-रच्च मत्विति जीवात्मविसजातीयस्य तदन्तर्यामिणो ब्रह्मणो ज्ञानं परमपुरुषार्यलचणमो ज्ञसाधनिमत्युपदेशाचा। अपि च, भव-दिभमतस्यापि निवतेकज्ञानस्य मिष्यारूपत्वात् तस्य निवर्त-कान्तरं स्ग्यम्। निवर्तकज्ञानिमदं स्विरोधि सर्वं भेदजातं निवर्त्ये चिणकत्वात् स्वयमेव विनस्यतोति चेत्, न। तत्स्वरूप-तदुत्पत्तिविनाशानां कान्यनिकत्वेन विनाधतत्कत्यनाकत्यक-कृष्पाविद्याया निवर्तकान्तरमन्वेषणोयम्। तदिनाशो ब्रह्म-स्कूपमेविति चेत्, तथा सति निवर्तकज्ञानीत्पत्तिरेव न स्थात्। तदिनाशे तिष्ठति तदुत्पत्यसभवात्। श्रपि च, चिन्नात्र-

<sup>\*</sup> बन्धद्विर्वेति ग०।

<sup>†</sup> निवत्वज्ञानसापीति ख॰।

<sup>‡</sup> खिवरोधिसर्वभेदजातमिति ख॰।

<sup>§</sup> विवत्यंति ग॰।

श कल्परपाविद्यानिवर्तकान्तरिमिति ख॰। पाठान्तरकेतत् समीचीनतयां न प्रतिभाति।

\*ब्रह्मयतिरित्तकत्स्रिनिषेधविषयज्ञानस्य कोऽयं ज्ञाता। अध्या-सरूप दित चेत्, न। तस्य निषेध्यतया निवर्तकज्ञानकमेलात् तलातृत्वानुपपत्तेः। ब्रह्मख्रूपमेविति चेत्, ब्रह्मणी निवर्तन-न्नानं पति चाद्यं किं खरूपम्, उताध्यसम्। अध्यस्तचेत्, अयमध्यासस्तम्रलाविद्यान्तरञ्च निवर्तकज्ञानाविषयतया तिष्ठ-त्येव। निवर्तकज्ञानान्तराख्यगमे तु तस्यापि तिरूपतात् ज्ञानपेचयानवस्था स्थात्। ब्रह्मस्कूपस्थैव ज्ञादने असादीय एव पचः परिग्रहोतः स्थात्। निवर्तकज्ञानस्बरूपं स्वस्य ‡ ज्ञाता च ब्रह्म व्यतिरिक्तलेन स्वनिवर्ळान्तर्गतमिति वचनं, भूतल-व्यतिरितां क्रत्सं देवदत्तेन क्रिन्निस्येन यामेव क्रेदनिवाया-मस्य क्रेत्रसाः क्रेदनित्रयायाय क्रेयानुप्रविषयननवदुपहास्यम्। श्रध्यस्तो ज्ञाता खनाग्रहेतुभूतिनवर्तकज्ञाने खयं कर्ता च न भवति, खनागसापुरवार्यतात्। तनागस ब्रह्मसरूपवाभ्यप-गमें भेदतइर्भन शतम् लाविद्यादीनां कल्पनमेव न स्यादित्यलभ-नेन दिष्टहतमुद्रराभिघातेन॥

तस्मादनादिकमप्रवाहरूपाज्ञानमूललाइन्थस्य तिविवर्षण-मुक्तलचणज्ञानादेव। तदुत्पत्तियाहरहरनुष्ठीयमानपरमपुरुषा-राधनविषात्मयाधात्मयबुद्धिविशेषसंस्कृतवर्णात्रमीचितकमेलभ्या।

<sup>\*</sup> सन्माविति ख॰।

<sup>†</sup> जानाधास द्ति ख॰। लिपिकरप्रमाद्विच्चिमितसेतत्।

<sup>🖟</sup> खस्य चेति ख॰।

६ खनिवत्यान्तर्गतमिति ख॰, रा॰।

त्रच्चस्त्रचाध्यु क्रामेनेतद्र्यनतन्त्रस्तिविधादीनामिति ख॰।

तत्र केवलकमंगामलास्थिरफललमनभिसंहितफलपरमपुरुषा-राधनविषाणां कमणामुपामनात्मकज्ञानीत्पत्तिदारेण। ब्रह्म-या या त्यानुभवक्षपानन्ति स्थिर फलत्व च कर्मसक्ष च चाराहते न ज्ञायते। नेवलाकारपरित्यागपूर्वकययोक्तस्वरूपकर्मीपादानच न सभावतीति कर्मविचारानन्तरं तत एव हितोर्ब्रह्मविचारः कतेव्य द्रत्यथात द्रत्युत्तम्। अथाती ब्रह्मजिज्ञासा\*। अत्र पूर्वपचवादी मन्यते। वृद्यवद्यारादन्यतं गब्दस्य बोधकलयत्त्रवधारणासमा-वात्, व्यवद्वारस्य च † कार्यवदिपूर्वकत्वेन कार्यार्थ एव शब्दस्य प्रामाण्यमिति कार्यक्षप एव वेदार्थः। अती वेदान्ताः परि-निष्यने परिसन् । ब्रह्मणि न प्रमाणभावमनुभवितुमई नित । न च, पुत्रजन्मादिसिडवसु (विषयवाक्येषु इषंहेतूनां कालत्रयवर्ति-नामर्थानामानन्यात् सुलग्नसुखप्रसवादिइषेहेत्वर्थान्तरोपनि-पात्रसभावनया च प्रियार्थप्रतिपत्तिनिमत्तमुखविकाशादि-लिङ्गेनार्थविशेषब्धिहेतुत्विनिश्चयः। नापि, व्यत्पन्नेतरपद-विभक्त्यर्थस्य पदान्तरार्थनिस्ययेन वा प्रक्रत्यर्थनिस्ययेन वा यव्दस्य सिडवस्विभिधानश्रातिनिययः, ज्ञातकार्याभिधायिपद-समुदायस्य तदंशविशेषनिश्चयरूपलात् तस्य। न च, सर्पा-

<sup>\*</sup> चयाती ब्रह्मजिज्ञासीति न पठाते ग-पुलकी।

<sup>†</sup> व्ह्यवद्यारादित्यादिर्यादर्यवद्यारस्य चेत्यनः सन्दर्भः ख-पुस्तके प्रतित इत्यवधेयम्।

<sup>‡</sup> परे-द्रति ख॰।

१-वस्विद्ययेति ख॰।

६ निपास सभावनथेति ख॰। अग्रद्रमेतत्।

द्वीतस्य, नायं सर्पी रज्ञ्रेषेति यब्दश्रवणसमनन्तरं भय\*-निव्यत्तिद्रभनेन सर्पाभावबिद्वितुत्विनश्चयः। अवापि, निश्चेष्टं निर्विष मचेतनमिदं वस्त्रियाद्य येवी धेषु बहुषु भयनिव्वत्ति-इतुषु सत्स् विशेषनिययायोगात्। कायेब्हिप्रवृत्तियाप्तिबलेन ग्रब्दस्य प्रवत्कार्थावबोधित्वमवगतमिति सर्वपदानां कार्य-परत्वेन सर्वै: पदै: कार्यस्यैव विधिष्टस्य प्रतिपादनात् कार्या-न्वित श्वार्थमाने पद्मितिनश्याः। इष्टसाधनताब् विसु, कार्य-ब्िबदारेण प्रवृत्तिहेतुने खरूपेण, अतोतानागतवर्तमानेष्टी-पायबुद्धिषु प्रवत्यनुपलक्षे:। इष्टोपायो हि मत्ययनाहते न सिध्यति, अतो मत्कृतिसाध्य इति ब्िबर्यावन जायते, तावन प्रवर्तते। स्रतः कार्यबिद्धरेव प्रवित्तिहेतुरिति प्रवर्तकस्यैव गन्दवाचितया कायसेव वेद्वेदालात् परिनिष्यत्ररूपत्रह्मप्राप्ति-लचणानन्तस्थिरफलापाता प्रतिपत्ते:, अच्छं इ वै चातुर्मास्य-याजिनः सुक्ततं भवतोत्यादिभिः कर्मणामेव स्थिरफलत्वप्रति-पादनाच, वर्मफलाल्यास्थिरत्वब्रह्मज्ञानफलानन्तस्थिरत्वज्ञान-हेतुको ब्रह्मविचारार्भो नः युक्त इति॥

अताभिधीयते। निखिललोकविदितग्रव्दार्थसम्बन्धाव-धारणप्रकारमपनुद्य सर्वग्रव्दानामलोकिकेकार्थावबोधिलाव \*

<sup>\*</sup> शब्दयवणाननरिमिति ख॰।

<sup>†</sup> निर्विशेषमित्यपपठाते ख-पुस्तके।

<sup>‡</sup> वीधिले समवगासितसर्वपदानासिति ख॰। नितरामसमीचीनः पाठीऽयं जिपिकरप्रमादमेव मूचयति।

<sup>¶</sup> नान्यान्वितेति ख॰। अध्नतमेतत्।

<sup>§--</sup>फलाप्रतीतिरित ख॰।

धारणं प्रामाणिका न बक्त मन्यन्ते। एवं किल बालाः प्रव्हार्थ-सम्बन्धमवधारयन्ति। माहपिद्धप्रभृतिभिः श्रुष्वातातमातुला-दीन् श्राश्रिपश्रस्गनरपित्ति सर्पादीं स, एनमवेहि, दमञ्चाव-धारयेत्यभिप्रायेणाङ्ख्या निर्दिण्य तैसीः ग्रन्दैसीषु तेष्वर्षेषु बहुपः चिचिताः भनैः भनैस्तेसीः भन्दैरेवं तेषु तेव्वर्धेषु स्वामना बुद्धाः त्यत्ति दृष्टा भन्दार्थयोः सम्बन्धान्तराद्भनात् सङ्गति यत्रपुरुषा-चाना च तेष्वर्षेषु तेषां प्रव्यानां प्रयोगी बोधकलनिबन्धन इति निश्चिन्ति। पुनश्च, व्यापनेतरमन्देषस्य मन्द्रसायमय इति पूर्ववृत्तेः शिचिताः सर्वश्रच्यानामर्थमवगम्य पर्प्रत्यायनाय तत्तदर्थावबीधिवाक्यजातं प्रयञ्जते। प्रकारान्तरेणापि प्रव्हाय-सम्बन्धावधार्णं सुग्रकम्। केनचित् पुरुषेण इस्तचेष्टादिनां, पिता ते सुखमास्त इति देवइत्ताय! ज्ञापयेति प्रेषितः कथित् तज्ज्ञापने प्रवृत्तः, पिता ते सुखमाम्त इति भ्रन्दं प्रयुङ्ते। पार्खस्थोऽन्धो व्यत्पित्सुर्भूकवचेष्टाविशेषद्यः तज्ज्ञापने प्रवत्त-मिमं ज्ञात्वानुगतः तज्ज्ञापनाय प्रयुक्तमिमं भव्दं श्रुत्वायं भव्द-स्तदर्थब् बि हेतुरिति नियिनोतीति कार्याये एव व्युत्पत्तिरिति निर्वस्थो निर्निबन्धनः । अती वेदान्ताः परिनिष्यतं परं ब्रह्म, तदुपासनचापरिमितफलं बोधयन्तीति तिन्धियफलो ब्रह्म-विचारः कर्तव्यः। कार्यार्थत्वेऽपि वेदस्य ब्रह्मविचारः कर्तव्य

<sup>\*</sup> चकारयुक्तं पठति ख-पुस्तकम्।

<sup>†</sup> पगुनरपिचसपादीं चिति ख॰।

<sup>‡</sup> वेदनचायेति ख॰।

<sup>ुं</sup> व्यन्पिपन्सुरिति क॰, ख॰।

एव। कथम् — आला वारे द्रष्टव्यः योतची मन्तची निद्धा-सितव्यः। सीऽन्वेष्टवः। स विजिज्ञासितव्यः। विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वीत। दहरोऽस्मिनन्तर त्राकायस्तसिन् यदन्तसदन्वेष्टव्यम्। तदाव विजिज्ञासितव्यम्। तवापि, दहरं गगनं विश्वोकस्तस्मिन् यदन्तसतुपासितवामित्यादिभिः प्रतिपन्नोपासनविषय कार्या-धिकतपाललेन, ब्रह्मविदाप्नोति परमित्यादिभिन्ने चापातिः अयत द्ति। ब्रह्मखरूपति दिशेषणानां दुःखासिमत्रसुख विशेषरूपस-गौदिवद्राचिसचप्रतिष्ठादिवद्पंगोरणप्रतयातनासाध्यसाधनभा-ववच कार्योपयोगितयैव सिद्धेः। गामानयेत्यादिष्विप वाक्येषु न कार्यार्थं व्यत्पत्ति:, भवद्भिमतकार्यस्य दुनिक्पलात्। स्तिभावभाविक त्या देश्यं दि भवतः का येम्। कत्य देश्यत्वं कति-कर्मत्वम्। क्षतिकर्मत्वञ्च कत्या प्राप्त्रमिष्टतमत्वम्। द्रष्टतमञ्ज सुखम्, वर्तमानदु:खिनहित्तिवी \*\*। तत्रेष्टसुखार्थिना पुरुषेण स्वप्रयत्नादृते यदि तदसि बिः प्रतीता, ततः प्रयत्ने च्छुः प्रवर्तते पुरुष इति न कचिरपीच्छाविषयस्य क्रत्यधीनसिंडित्नमन्तरेण क्त खुइ ख्यतं नाम किञ्चिद्युपलभ्यते। इच्छाविषयस्य प्रेरक-त्वच प्रयताधीनसिंदित्यमेव, तत एव प्रवृत्तेः। न च, पुरुषानु-

<sup>\*</sup> प्रतिपन्नीपासननिस्येति कः।

<sup>§</sup> देशविश्षेति ख॰।

<sup>†</sup> खवगीरणेति ख॰।

<sup>‡</sup> क्रत्यदेश्यलं क्रतिकमेल बेति ख०, ग०।

<sup>¶</sup> द्ष्टतसत्वचे ति ख•ा व्यवमोचीनीऽय गठः।

<sup>\*\*</sup> दु: खस्म तिज्ञहित्तवित ग॰।

कूलत्वं क्रत्य्देश्यत्वं, यतः सुखमेव पुरुषानुकूलम्\*। नच, दुःखनिव्रत्तेः पुरुषानुकूलत्वम्। पुरुषानुकूलं सुखं, तत्प्रतिकूलं दु: खिमति सुखद्: खयो: खरूपविवेक: । दु:खस्य प्रतिकूलतया तिविद्यतिष्टा भवति, नानुकूलतया। अनुकूलप्रतिकूलां न्वय-विरहे खरूपेणावस्थितिहै दु:खनिवृत्ति:। अत: सुख्यिति-रिक्तस्य कियादेरनुकूललं न समावति। नच, सुखार्यतया तस्यायनुकूललं, दुःखात्मकलात् तस्य। सुखार्यतयापि तदु-पादानेच्छामात्रमेव भवति। नच, क्षतिं प्रति शेषिवं क्षत्यु-देखलम्। भवत्यचे शिषित्वस्यानिरूपणात्। नच, परोहेश-श्रवत्तकतित्यात्राहेलं शेषलिमिति तलातिसम्बन्धी शेषीत्यव-गस्यते। तथा सति, क्रतेरशेषत्वेन तां प्रति तत्साध्यत्यस्य शेषिता-भावात् । नच, परोद्देश प्रवस्त्रहतायाः श्रवत्वेन, परः शिषी । उदे खनस्व निरूप्यमाणलात्, प्रधानसापि भत्योद्दे प्रप्रवृत्यई-लद्र्यनाच। प्रधानसु भृत्यपोषेऽपि स्वोद्देशेन प्रवर्तत इति चेत्, न । स्त्योऽपि हि प्रधानपोषे स्त्रोहेश्नैव प्रवर्तते। कार्य-सक्षयसैवानिक्पणात् काय \*\*प्रतिसम्बन्धी शेषः, तत्रितसम्बन्धी

<sup>\*-</sup> कत्यु दे ग्यलं, यतः सुखमेव पुरुषानुकू लित्यं शः ख-पुस्तवे न हम्यते।

<sup>†</sup> चानुकूलप्रतिकूलतयांन्वधेति ग०।

<sup>‡</sup> अनुकूलस्येकलिमिति ख॰। पाठीऽयं न युकाः।

प प्रदत्ति ख॰। असमीचीनः पाठः।

<sup>§</sup> तथेत्यादिः शेषिताभावादित्यनाः सन्दर्भः ग-पुस्तके पतित द्वाभाति।

<sup>|</sup> नची देशेति कः।

<sup>\*\*</sup> कार्य प्रति चन्दन्धी भ्रेषीत्यप्यचङ्गतमिति ख ।

शेषीत्ययसङ्गतम्। नापि कतिप्रयोजनत्वं कत्यद्देश्यत्वम्। पुर-षस्य क्रत्यारभापयोजनमेव हि क्रतिप्रयोजनम्। स चेच्छा-विषयः। तस्मादिष्टतातिरेकिक्तसुद्देश्यलानिक्रपणात् कति-साध्यतास्तिप्रधानल कर्पं कार्यं दुर्नि रूपमेव॥

नियोगस्यापि साचादिच्छा विषयभूतसुखदु: खनिवृत्ति-भ्यामन्यलात् तलाधनतयैवेष्टलं कृतिसाध्यलच । अत एव हि तस्य क्रियातिरिक्तता। अन्यया क्रियैव कार्यं स्थात्। स्वर्भ-कामपद्रसमभिवाहारानुगुळ्ने लिङादिवाचं कार्यं खर्ग-साधनमेवेति चणभङ्गिकमीतिरेकि स्थिरं स्वर्गसाधनमपूर्वमेव कार्यमिति खर्गसाधनती सेखेनैव चिपूर्व ख्तासाः। चतः, प्रथममनन्यार्थतया प्रतिपत्रस्य नार्यस्यानन्यार्थलनिवेह-णायापूर्वमेव पञ्चात् खर्गसाधनं भवतीत्यपहास्यम्। स्वर्गकाम-पदान्वितकार्याभिधायिपदेन प्रथमम प्यनन्यार्थतानभिधा-नात्। सुखदु:खनिव्यत्तितसाधनिभोऽन्यसानन्यार्थस स्ति-साध्यताप्रतिपच्यनुपपत्ते ॥

यपिच, किमिदं नियोगस्य प्रयोजनत्वम्। सुखविद्ययोग-स्याप्यनुक्तल्लमेविति चेत्, किं नियोगः \*\* सुखमेव ह्यनु-

38€

<sup>\*</sup> खरूपमिति ख०, ग०।

<sup>†</sup> साचादपि विषयभतेति ख॰। लिपिकरप्रसादविऋभितसेतत्।

<sup>‡</sup> पदेत्यव फल्मिति पठित ग्रानुक्कम्। नैतत् समीचीनतां पुणाति।

<sup>¶</sup> खरैसाधनतीति खेनैवेति खः। लिपिकरप्रमाद्विलमितमेतत्।

<sup>§</sup> चरार्थतयित ख॰। चयुद्दमेतत्।

<sup>॥</sup> ख-ग-पुक्तकयीरिपणब्दी नी पलभ्यते।

<sup>\*\*</sup> सुखं, सुखभेविति ख०, ग०।

क्र्लम्। सुखिविशेषवित्रयोगापरपर्यायं विलत्तणं सुखान्तरिति चेत्, किं तत्र प्रमाणिमिति वक्तव्यम्। खानुभवयित्, न। विषय-विशेषानुभवसुखवित्रयोगानुभवसुखिमिद्दमिति भवतापिक्ष नानुभ्रयते। शास्त्रेण नियोगस्य पुरुषायत्या प्रतिपादनात्, प्रवात् तु भोस्यत इति चेत्, किं तित्रयोगस्य पुरुषायेखवाचि यास्त्म्। न तावस्नोक्तिकं ं वाक्यं, तस्य दुःखात्मकित्रया-विषयवात्। तेन ईसुखसाधनतयेव कित्रमाध्यतामात्रप्रति-पादनात्। नापि वैदिकं, तेनापि खर्गसाधनतयेव कार्यस्य प्रतिपादनात्। नापि वित्यनैमित्तिकशास्त्रं, तस्यापि तद्मिधायितं स्वर्गकामवाक्यसापूर्वव्यत्पत्तिपूर्वकिमत्युक्तनीत्या विनापि सुखादिसाधनभूतकार्याभिधान् भवजनीयम्। नियत्तेचिक्तप्रस्त कर्मणोऽनुष्ठितस्य फल्लेन तदानीमनुभूयमानान्त्राखरोगतादिव्यतिरेकेण नियोगरूपसुखानुभवानुपलक्षेत्र, नियोगः सुखमित्यत्र न किञ्चन प्रमाणमुपलभामहे॥

अर्थवादादिष्विप स्वर्गादिस्खप्रकारकीर्तनवित्रयोगक्षस्य प्रकारकोर्तनं भवतापि न दृष्टचरम्। श्रतो, विधिवाक्येष्विप धालर्थस्य कर्द्वयापारसाध्यतामानं प्रव्दानुशासनिस्डमेव लिङादेवीच्यमित्यध्यवसीयते॥। धालर्थस्य यागादेरम्यादि-

<sup>\*</sup> भवतीतोति खा। अग्रहिमदं पाठानारम्।

<sup>†</sup> लीकिकवाक्यमिति क॰।

<sup>‡</sup> सुखादीति ग०।

<sup>¶</sup> रीत्येति ख॰।

<sup>§</sup> कार्याभिधानमपि वर्जनीयमिति सन्दर्भविरुद्धं पठति ख पुस्तकम्।

अवमीयत इति ख॰।

देवतान्तर्यामिपरमपुरुषसमाराधनरूपता, समाराधितात् परमपुरुषात् फलसिडियिति, फलमत उपपत्तेरित्यच प्रति-पाद्यियते। त्रतो, वेदान्ताः परिनिष्यतं \* त्रह्म बोधयन्तीति ब्रह्मोपासनफलानन्त्यं † स्थिरत्वच्च सिडम्। चातुर्मास्थादिकर्म-स्वपि, केवलस्य कर्मणः चयिफललोपदेशा‡दचयफलत्रवणं, वायुयान्तरिचं चेतदस्तिमित्यादिवदापेचिकं मन्तव्यम्। त्रतः, केवलानं कर्मणामल्पास्थिरफललात्, ब्रह्मचानस्थानन्तस्थिर-फललाच्च, तिवर्णयफलो ब्रह्मविचारारस्थो युक्त द्ति स्थितम्॥

किं पुनस्तद्बन्ना, यजिज्ञास्यमुचत द्रत्यता ह—

## जन्माद्यस्य यतः॥ २॥

(क) 'जनादीति सृष्टिस्थितिप्रलयम्। तनुष्पसंविज्ञानी यहुत्रीहि:। 'अस्य' अचिन्य दिविधविचित्ररचनस्य नियत-

<sup>(</sup>क) यतो वा समानि भूतानि जायन्ते येन यातानि जीवन्ति यत् प्रयन्यभिसंविश्वन्ति तिहिज्जासस्य तद्वस्ति सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मीत च वाक्यदयं विषयः। किमेतिज्जिज्ञास्यतया प्रतिज्ञातं ब्रह्म जगज्जनादि-कारणतया लज्ञणतः प्रतिपादियतुं श्रक्तोति न वेति संश्रयः। न श्रक्ती-तीति पूर्वपचः। कस्मात्। जन्मादीनां जगिवस्विन ब्रह्मसम्बन्धाभावात् तस्रच्यात्वासम्भवाच। किञ्च, उपलज्ञणतया विश्वेषणतया च तन्न सम्भ-

<sup>\*</sup> परं वृद्धीत ख॰, ग॰।

<sup>†</sup> फलानन्यस्थिरतचिति ख॰।

<sup>‡</sup> चियफललसुपदेशादिति क॰, ख॰।

ग चतद्ग्येति ख॰। लिपिकरप्रमाद एवाच बीजम्।

<sup>§</sup> चिन्त्यस्येति ख॰।

देशकालफलभोगब्रह्मादिसम्बपर्यन्तचे नज्ञभियस जगतो 'यतो' यसात् सर्वे खरानि खिल हे यप्रत्यनी कस्वरूपात् सत्यसङ्ख्यात् ज्ञानानन्दायनन्तक ख्याणगुणात् सर्वज्ञात् सर्वभक्तेः परम-कारुणिकात् परसात् पुंसः सृष्टिस्थितिप्रलयाः प्रवर्तन्ते, तद्-ब्रह्मीति स्वनार्थः॥

स्गुर्वे वार्राण्वेरणं पितरसुपससार, अधी हि भगवो ब्रह्मे व्यारभ्य, यतो वा इमानि सृतानि जायन्ते येन जातानि जीवन्ति यण्यन्यभिसंवियन्ति तिहि जिज्ञासस्व तद्ब्रह्मोति यूयते। तन संग्रयः, किमसाहाक्याद्ब्रह्म लच्चणतः प्रतिपत्तुं यक्यते, न विति। किं प्राप्तं, न प्रकामिति। न तावत् जन्माद्यो विशेषण्येन ब्रह्म लच्चयन्ति। अनेकविशेषण्यावृत्तवेन ब्रह्मणोऽनेकत्वप्रसत्तेः। विशेषण्यं हि व्यावर्तकत्वम्। ननु, देवदत्तः श्रामो युवा लोहिताचः समपरिमाण इत्यन्न विशेषण्यह्तवेऽयोकः

<sup>\*</sup> वज्रीभर्ष्यनेक र्ति ख । वितरामयुक्त एवार्थ पाउभेदः।

पव देवद्तः प्रतीयते। एवमचापि एकमेव ब्रह्म भवति।
नैवम्। तच, प्रमाणान्तरेणैक्यप्रतीतेरेकसिन्नेव विशेषणानामुपसंहारः। श्रन्यथा, तत्रापि व्यावर्तकत्वेनानेकत्वमपरिचार्यम्।
श्रच त्वनिकेनैव विशेषणेन लिलच्चिषितत्वात् ब्रह्मणः, अप्रमाणान्तरेणैक्यमनवगतिमिति व्यावर्तकभदेन ब्रह्मबहुत्वमवर्जनीयम्। ब्रह्मश्रव्देक्यात् श्रद्याय्येक्यं प्रतीयत इति चेत्, न। श्रज्ञातगोव्यिक्तिज्ञासोः पुरुषस्य षण्डो मुण्डः पूर्णश्रङ्को गौरित्युक्ते,
गोपदैक्यैऽपि षण्डत्वादिव्यावर्तकभदेन गोव्यक्तिबहुत्वप्रतीतिब्रह्मव्यक्तयोऽपि बद्धाः स्युः। श्रत एव, लिलच्चिषिते वस्तुन्येषां विशेषणानां सम्भूयलच्णत्व मनुपपन्नम्। नायुपलच्णत्वेन लच्चित्तः।
श्राकारान्तराप्रतिपत्तेः। उपलच्चणानामेकेनाकारेण प्रतिपन्नस्य केनचिद्वाकारान्तरेण प्रतिपत्तिहितुत्वं हि दृष्टम्। यचायं

स्वार्यस्तु, 'अस्त्रेति ग्रब्दः कार्यपरः, 'यत' इति कारणपरः । जनम आदि यस्य, तदिदं जनमादि स्टिस्थितिप्रलयम् । तद्गुणसंविज्ञानी बज्ज-ब्रीहिः । 'यतो' यसात् निखिलहेयप्रत्यनीकस्वरूपात् सर्वे ग्रत्तोः परम-पुरुषात् 'अस्य' चिदचिन्मित्रस्य नामरूपाभां व्याक्ततस्य तर्कागोचररच-नस्य जगतः जन्मस्थितिलयाः प्रवतन्ते, तदेव ब्रह्म जिज्ञास्यमिति । 'यत' इति हेते। पश्चमी । हेतुलश्चात्र निमित्तोपादानस्हपं विविच्चतम् ॥ २ ॥

<sup>\*</sup> प्रकरणान्तरेणीत ख॰।

<sup>†</sup> खख द्ति क०, ख०। एवं परव।

<sup>‡</sup> जचकविमिति ग॰।

प एकाकारे चेति ख॰। पाठी उयं नास्त्रभ्यं रीचते।

सारसः, स देवदत्तकेदार इत्यादिषु। ननु च, सत्यं ज्ञान-मनन्तं ब्रह्मेति प्रतिपन्नाकारस्य जगज्जन्मादीन्युपलचणानि भवन्ति। न। इतरेतरप्रतिपन्नाकारा \* पेचत्वनोभयोजचण-वाक्ययोरन्योन्याययणात्। अतो, न लचणतो ब्रह्म प्रतिपन्तुं प्रकात इत्येवं प्राप्तिऽभिधीयते। जगत्। सृष्टिस्थितिप्रलयेकप-लचणीभूतेर्ब्रह्म प्रतिपन्तं यक्यते॥

नच, उपलच्छोपलच्छाकारयिति स्ताकारान्तराप्रतिपत्तीश्रेद्धाणोऽप्रतिपत्तिः । उपलच्छं द्धानविधकातिभ्रय इष्ट हुष्टणच ब्रह्म । व्रष्टतेधीतोस्तदर्थत्वात् । तदुपलच्छाभूताय जगज्ञानस्थितिलयाः । यतो, येन, यदिति प्रसिष्ठवज्ञान्नादिकारणनिर्देशेन यथा प्रसिष्ठि जन्मादिकारणमनूद्यते । प्रसिष्ठिय,
सदेव सोम्येदमय शासीदेकमेवाहितीयम् । तदैचत बद्ध स्थां
प्रजायेयेति । तत्तेजोऽस्जत दत्येकस्यैव सच्छव्दवाचस्य निमत्तोपादानरूपकारणत्वेन । तदिप, सदेवेदमय एकमेवासीदित्युपादानतां प्रतिपाय, श्रदितोयमित्यधिष्ठातन्तरं प्रतिषिध,
तदैचत बद्धं स्यां प्रजायेयेति तत्तेजोऽस्जतियोकस्यैव प्रतिपादनात् । तस्मायन्त्रूला जगज्जनसिस्यतिलयाः स्वनिमित्तोपादानभृतं वस्च ब्रह्मीत लच्चयन्ति । जगितिमित्तोपादानताचिप्तसर्वज्ञल-

<sup>\*</sup> प्रतिपद्माकारीपलचणलेनेति ख॰।

<sup>†</sup> जगत द्ति ग०।

<sup>‡</sup> अनवधिकातिशयब्रह्म र्टहणं रहद्व्रह्मीति ख॰। अधुक्तमेतत्पाठान्तरम्।

<sup>¶</sup> यथाप्रसिद्धित ग॰।

सत्यसङ्कल्पलिविचयित्तिलाद्याकारवृह्वेन प्रतिपन्नं ब्रह्मेति च। जन्मादीनां तथा प्रतिपनस्य जनकलेन नाकारान्तराप्रति-पत्तिरूपानुपपत्तिः॥

जगजनादीनां विशेषणतया लचणलेऽपि न कियदोषः।
लचणश्रतात्यिप विशेषणानि स्वविरोधित्याद्वन्तं वसुक्क लचयन्ति। अज्ञातस्रुष्णे वसुन्येकस्मिं झिलचियिषितेऽपि परस्पराविरोधनेकविशेषणलचणलं न भेदमापादयित। विशेषणानामेकात्रयताप्रतीतेरेकस्मिनेवोपसंद्वारात्। षण्डलादयसु विरोधादेव गोत्रिक्तभेदमापादयन्ति। श्रव तु कासभेदेन जन्मादीनां न विरोधः। यतो वा दमानि भूतानीत्यादिवास्येन
प्रतिपत्रस्यः जगज्जन्मादिकारणस्य ब्रह्मणः सकलेतरत्याद्वन्तं।
स्वरूपमिधोयते—सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मति। तच् सत्यपदं
निरुपाधिकसत्तायोगि ब्रह्माद्य। तेन, विकारास्यदम्वतनं,
तसंस्र्ष्टश्चेतन्य ||व्याद्वत्तः। नामान्तरक्कभजनाद्विस्थान्तरयोगेन । तयोनिक्पाधिकसत्तायोगरद्दितलात्। ज्ञानपदं

<sup>\*</sup> बुद्धेति ख॰।

<sup>†</sup> विशेष इति ख॰।

<sup>‡</sup> प्रतिपन्नजगज्जनादीति ख॰।

<sup>¶</sup> व्याक्तनिति खः। खय्त्रमेतत्।

<sup>§</sup> चनित ख॰।

<sup>||</sup> चकाररहित: पाठः क-ख-पुस्तकयोषपस्थिते।

<sup>\*\*</sup> नामानार्वचनस्यावस्थानारेति ग॰।

<sup>††</sup> इतरयीरिति ग॰।

नित्यासङ्गचितज्ञानैकाकारमाह। तेन कदाचित्सङ्गचितज्ञानत्वेन मुक्ता व्यावृत्ताः। अनन्तपदं देशकालवसुपरिच्छेदरिहतस्वरूपमाह। सगुणत्वात् खरूपस्य, स्वरूपेण गुणैश्वानत्वम्। तेन पूर्वपद्दयव्यावृत्तःकोटिदयविलच्चणाः सातिग्रियसङ्घयसुणां नित्या व्यावृत्ताः। विशेषणानां व्यावतेकत्वात्। ततः, सत्यं ज्ञानमननं ब्रह्मोत्यनेन वाक्येन
जगज्जनादिनावगतस्वरूपं ब्रह्म सक्तेतरवसु‡विमजातीयमिति लच्यत इति नान्योन्याश्रयणम्। श्रतः सक्तजगजन्मादिकारणं निरवयं सर्वज्ञं सत्यसंकर्णं सर्वश्रक्ति ब्रह्म
लच्चणतः प्रतिपत्तं श्रक्यत इति सिद्धम्॥

ये तु, निर्विशेषं वसु जिज्ञास्यमिति वदन्ति। तसते, 'ब्रह्मजिज्ञासा'—'जन्मायस्य यत' दत्यसङ्गतं स्थात्। निरितिगयवहत्दृंहणच ब्रह्मोति निर्वचनात्। तच ब्रह्म जगज्जनादिकारणिमिति वचनाच। एवसुत्तरेष्विप स्त्रगणेषु स्त्रीदाहृतस्रुतिगणेषु चेचणायन्वयदर्भनात् स्त्राणि स्चोदाहृताः
स्रुतयस्य न तत्र प्रमाणम्। तर्वस्रु, साध्यधमीव्यभिचारिसाधनधर्मान्वतवस्रुविषयत्वात्। निर्विशेषवस्तुनि प्रमाणम्।

<sup>\*</sup> ह्नेति ख॰। अयुक्तिमिद्म्।

<sup>†</sup> सगुणा इति ग०। लिपिकरप्रमाद एवाच निदानम्।

<sup>‡</sup> सजातीयमिति ख॰। सन्दर्भविषद्दमीतत्।

<sup>¶</sup> तर्काचिति ग०।

साध्यभ्रमीव्यिभिचारिसाधनधर्माव्यिभिचारिसाधनधर्मा वितेति ख०। पाठीऽयं
नामास्यं रीचते।

जगज्जनादिभ्रमाः यतस्तद्वद्वीत स्रोत्प्रेचापचेऽपि \* न निर्वि-प्रिषवसुसिष्ठिः। भ्रममूलमज्ञानम्, अज्ञानसाचि ब्रह्मात्यभ्रप-गमात्। साचित्रं हि प्रकाणैकरसत्तयोच्यते। प्रकाणलं तु, जड़ाद्वावत्वं स्वस्य परस्य च व्यवहारयोग्यतापादन-स्वभावन भवति। तथा सति सविशेषलं, तदभावे प्रकाण-तैव न स्यात्। तुच्छतेव स्यात्॥

जगज्जनादिकारणं ब्रह्म वेदान्तवेद्यमित्युक्तम्। † तद-युक्तम्। तिष्ठ न वाक्यप्रतिपाद्यम्। अनुमानेन सिष्ठेरित्या-प्रद्याह—

## शास्त्रयोनित्वात्॥३॥

(क) 'माख' यस्य 'योनिः कारणं प्रमाणं तच्छास्त्रयोनिः। तस्य भावः 'प्रास्त्रयोनित्वम्'। तस्नात् ब्रह्मज्ञानकारणत्वात्

<sup>(</sup>क) यती वा इमानि भूतानीत्यादि वाक्यमेव विषयः। तत् किं जगत्कारणे त्रस्था प्रमाणम्। उत् नेति संभयः। तत्र नेतत् प्रमाण-भावमहतीति पूर्वपद्यः। कस्मात्। खनुमानादिसिद्धत्रस्थविषयत्वात्। प्रत्यद्यादिप्रमाणान्तराविषये हि भास्तं प्रमाणम्। तथाहि, द्वित्यादीनि महाभूतानि सक्तदेकाणि, कार्यत्वात्, घटादिवदिति प्रयोगात्, कार्यस्य च सोपादानोपकरणसम्पदानप्रयोजनाभिचकदेकत्वात् जगिवमाणिनपुषाः कमेपरतन्त्रपरिमितभ्रत्यादिद्येत्रचादिविचद्यणः सर्वचः सर्वभिक्तः

<sup>\*</sup> पचे चेति कः, खः।

<sup>†</sup> तद्युक्तिमिति ख-पुलके लिपिकरप्रमादात् पतितमित्यवधेयम्।

<sup>‡</sup> योनिरिति ख॰। अग्रहमेतत्।

यासस्य तद्योनित्वम्। ब्रह्मणेऽत्यन्तातीन्द्रयत्वेन प्रत्यचादि-प्रमाणाविषयत्या, ब्रह्मणः प्रास्तेनप्रमाणत्वात्। उत्तस्वरूपं ब्रह्म, यतो वा इमानि स्तानि जायन्त इत्यादि वाव्यं \*बोध-यत्येवत्वर्थः॥

नन्, 'प्रास्तयोनित्वं' ब्रह्मणी न सभावति, प्रमाणान्तरवैद्य-त्वात् ब्रह्मणः। अप्राप्ते तु प्रास्त्रमर्थवत्। किं तृष्ट्वं तन् प्रमाणम्। न तावत् प्रत्यचम्। तृष्ट्वः विविधम्, इन्द्रियसभावं योगसभावचिति। इन्द्रियसभावच, बाह्मसभावमान्तरसभावचेति विद्यमानसन्त्रिकां विद्यमानसन्तिकर्षयोग्यस्वविषयवोध-जनकानीति न सर्वायसाचात्कारतिव्रम्णसम्प्र्यपरमपुरुष-

सर्वेश्वरेश्वरोधनुमानसिद्ध इति न तस्मिन्, यतो वा इमानीवादि वार्त्वं प्रमाणमिति। राद्धान्तस्त, जगतः सावयवलेन कार्यत्वेऽपि, एकदेव खल्वे-केन कत्सं जगत् निर्मितमित्यच प्रमाणाभावात् च्रेचचानामेव विल्व्यण-पुण्यानां चानप्रक्तिवैचिचासम्भावनया कदाचित् जगदेकदेप्रनिर्माणसाम-र्थ्यसम्भवात्, तदतिरिक्ते नानुमानं सम्भवतीति वेदैकमेयत्वात् ब्रह्मणः तदाकां ब्रह्मणि प्रमाणमिति। भगवता प्रक्रराचार्यणाच वर्णकदयं क्रतम् ॥१।१।२२४०॥

स्वाये सु। शास्तं 'योनिः नारगं प्रमागं चापनं यसिं सच्छास्तयोनि'
तस्य भावः 'शास्त्रयोनितं' तस्मात्। यवं चिद्चिद्द श्रारीरतया तदिशिष्ठस्य ब्रह्मणो जगदुपादानतं निमित्तत्वश्च प्रत्यचादिप्रमाणान्तराविषयत्वेन शास्त्रे नप्रमाणतात्, ब्रह्मणि, यतो वा हमानीत्यादि वाक्यं प्रमाणमिति
तत्प्रतिपादनत्वेन च शास्त्रस्य योनित्वमिति॥ ३॥

<sup>\*</sup> बीधयेदेवेति ग०।

विशेषविषयबोधजनकानि । नाष्यान्तरम् । \*सुखादिव्यतिरिक्त-बहिर्विषयेषु तस्य बाद्योन्द्रियानपेचप्रवृत्त्यनुपपत्तेः । नापि योगजन्यम् । भावनाप्रकर्षपर्यन्तजन्मनस्तस्य विश्वदावभा-सत्वेऽपि पूर्वानुभूतिवषयस्यतिमात्रत्वात्त प्रामाण्यमिति कृतः प्रत्यचता । तदितिरिक्तविषयत्वे कारणाभावात् । तथा सति तस्य स्मरूपता । नाष्यनुमानम् । विशेषतो दृष्टं, सामान्यतो दृष्टं वा । अतौन्द्रिये वस्तुनि सम्बन्धावधारणविरहात्र विशेषतो दृष्टम् । समस्तवस्तुसाचात्कारतित्रमीणसमर्थपुरुषविशेषनियतं सामान्यतो दृष्टमि न लिङ्गस्पलभ्यते ॥

नन् । च, जगतः कार्यतं तदुपादानीपकरणसम्प्रदानप्रयोजनाभिज्ञकर्षेकत्वयाप्तम् । अचेतनार्यतं जगतयिकचेतनाधीनत्वेन याप्तम् । सर्वं हि घटादिकार्यं तदुपादानोपकरणसम्पदानप्रयोजनाभिज्ञकर्वं दृष्टम् । श्रचेतनारथ्यमरोगं खगरीरमेकचेतनाधीनच्च सावयवत्वेन जगतः
कार्यत्वम् ।

उचाते—िकिमिद्मेकचेतनाधीनत्वम् । न तावत्तदाय-त्तोत्पत्तिस्थितित्वं, दृष्टान्ती हि साध्यविक्वलः स्थात्। न

<sup>\*</sup> सुखदुःखादौति ग०।

<sup>†</sup> खपुलके चकारी नीपलभ्यते।

<sup>‡</sup> कर्टकव्याप्तिमिति ख॰। कर्टकं दृष्टीमिति ग॰। उभयत्नैव विभिन्नरूपतया उप-लभ्यमानं पाठानारमसमीचीनमेव।

<sup>¶</sup> एकचेतनलेनेति ख॰। चयुक्तमेतत्।

<sup>§</sup> चचेतनारव्यविमत्यादिर्देष्टिमत्यकः पाठः ग-पुस्तके विपिकरप्रमादात् पतित द्वाभाति ।

ह्यरोगं खग्ररीरमेकचेतनायत्तोत्पत्तिस्थिति, तच्छरीरस्य भीकृणां भार्यादिसवैचेतनानामदृष्टजन्यलात् तदुत्पत्तिस्थित्योः । किञ्च, ग्ररीरावयविनः खावयव\*समवेततारूपा स्थितिरवयवसंश्लेष-विग्रेषव्यतिरेकेणां न चेतनमपेचते । प्राणनलच्चणा तु स्थितिः पचलाभिमते चितिजलिधमहीधरादीः न सभावतीति पचसप-चानुगतामेकरूपां स्थितिं नीपलभामहे । तदायत्तप्रवृत्तित्वं तद्धीनलिमिति चेत्, अनेकचेतनसाध्येषु गुरुतरर्थिशलामही-धरादिषु व्यभिचारः । चेतनमाताधीनले सिडसाध्यता ॥

किञ्च, उभयवादिसिज्ञानां जीवानामेव लाघवन्यायेन कर्द्धताम्युपगमी युक्तः। नच, जीवानामुपादानाद्यनभिज्ञतया कर्द्धतासम्भवः। सर्वेषामेव चेतनानां पृथिव्याद्युपादान्ध्यागा-द्युपकरणसाचात्कारसामर्थ्यात्। यथेदानीं पृथिव्याद्यो यागा-यय प्रत्यचमीच्यन्ते। \*\*उपकरणभूतयागादिप्रक्तिरूपा-पूर्वादिपव्दवाचादृष्टसाचात्काराभाविऽपि चेतनानां न कर्द्य-त्वानुपपत्तिः, तत्साचात्कारानपेचणात् कार्यारभस्य। प्रक्ति-मत्याचात्कार एव हि कार्यारभोपयोगी। प्रक्तेस्त ज्ञानमात-

<sup>\*</sup> समचेतनेति ख॰। 'पाठानारमेतद्यीग्यतया प्रतिभाति।

<sup>†</sup> चं सेषविसीषव्यतिरेकेणेति ख॰, ग॰।

<sup>‡</sup> महीधरादिको इति ख॰।

ग महोत्रहादिष्विति ग॰।

<sup>§</sup> योगादुप्रवकरणेति ख॰, ग॰ । च्यममीचीनीऽयं पाठः ।

<sup>॥</sup> यज्ञादय द्ति ग०।

<sup>\*\*</sup> अनुपकरणीत ख॰। अनुपयुक्तमेतत्।

मेवोपयुच्यते, न साचात्कारः। निह कुलालाद्यः कार्योप-करणभूतदण्डचक्रादिवत् तच्छितिमपि साचात्कत्य घटमणि-कादिकार्यमारभन्ते। दहतु, चेतनाना #मागमावगतयागादि-प्रतिविशेषाणां कार्यारभो नानुपपतः॥

किञ्च, यच्छकाक्रियं शक्योपादानादिविज्ञानञ्च, तदेव तदिभिज्ञकर्देकं दृष्टम्। महीधरामहाणैवादि त्वशक्यिक्रिय-मशक्योपादानादिज्ञानं चेति न चेतनकर्दकम्। अतो घटमणि-कादिमजातीयशक्यिक्रयशक्योपादानादिविज्ञानवस्तुगतमेव कार्य-त्वम्, बुद्धिमत्कर्दपूर्वकत्वसाधनी प्रभवति।

किञ्च, घटादिकार्यमनीश्वरेणाल्पञ्चानम्भिता समरीरेण
परिग्रह्वतानाप्तकामेन निर्मितं दृष्टमिति तथाविधमेव चेतनं
कर्तारं साध्यत्रयं कार्यवहितुः सिसाध्यिषितपुरुषमार्वज्ञासर्वेश्वर्यादिविपरीतसाधनात् विरुद्धः स्थात्। नचैतावता
सर्वानुमानोच्छेदप्रसङ्गः। लिङ्गिनि प्रमाणान्तरगोचरे लिङ्गबलोपस्थापिता विपरीतविभेषास्त्रयमाणप्रतिह्नतगतयो हि
निवर्तन्ते। दृह तु, सक्लेतरप्रमाणाविषये लिङ्गिनि
निखिलजगिन्माणचतुरे अन्वयव्यतिरकावगतायिनाभावनियमा धर्माः सर्व एवाविभेषेण प्रसच्यन्ते। निवर्तकप्रमाणा-

<sup>\*</sup> जनानामिति ख॰।

<sup>†</sup> महीमहीधरीत ख॰ ग॰।

<sup>1-</sup>सन्धाने इति खः।

<sup>¶</sup> सार्वभ्रेति सर्वत्र पथते। सार्वज्ञेप्रति तु युक्तम्।

भावात् तथैवावतिष्ठन्ते। अत आगमाद्दते कथमीष्वरः मेत्यिति॥

अवाहु: - सावयवलादेव जगतः कार्यलं न प्रत्याच्यातुं प्रकाते। भवन्ति च प्रयोगाः। विवादाध्यासितं भूभूधरादि कार्यं, सावयवत्वात् घटादिवत्। तथा, विवादाध्यासितमवनिजलिध-महीधरादि कार्यं, महत्वे सति क्रियावत्वात् घटादिवत्। तनु-भुवनादि कार्यं, महत्त्वे मित मूर्तेत्वात् घटादिवदिति \*। सावयवेषु द्रव्येष्विद्मेव क्रियते, नेतरदिति कार्यतस्य निया-मनं मावयवलातिरेकि रूपान्तरं नीपलभामहे। कार्यलप्रति-नियतं प्रकात्रियतं प्रकापादानादिविज्ञानलं चोपलभ्यत इति चेत्, न। कार्यवेनानुमितेऽपि विषये, ज्ञानम्की न कार्यानु-मेये। श्रन्यचापि सावयलादिना कार्यलं ज्ञातमिति, ते च प्रतिपन्ने एवेति न कश्चिदियोषः 📜 तथा हि, घटमणि-कादिषु मिलतेषु कायलद्यनानुमितकर्वगततिन्रमीणप्रक्तिज्ञानः पुरुषोऽदृष्टपूर्वं विचित्रसनिवेशं नरेन्द्रभवन् भालोक्यावयव-मनिवेगविगेषेण तस्य कार्यलं निश्चित्य, तदानीमेव कर्तुस्त-ज्ज्ञानवैचित्रमनुमिनोति। त्रतस्तनुभुवनादेः कार्यले सिडे,

<sup>\*</sup> इतीति ख-पुस्तके नीपलभ्यते।

<sup>†</sup> जानशक्तिकार्यानुमेथे इति ख॰। अयुक्तमेतत्।

<sup>‡</sup> विरोध द्ति ख॰।

<sup>¶</sup> क्रतेष्वेति ख-पुस्तको न दृश्यते।

<sup>§</sup> भुवनिमिति ख॰, रा॰। असमीचीनिमिटं पाठान्तरम्।

सर्वसाचात्कारतिन्नर्भणादिनिष्ठणः कश्चित् पुरुषविश्रेषः \* सिध्यत्येव॥

किञ्च, सर्वचेतनानां धर्माधर्मनिमित्तेऽपि सुखदुःखोपभोगे चेतनानिधिष्ठितयोस्तयो रचेतनयोः फलहेतुत्वानुपपत्तेः, सर्व-कर्मानुगुण् सर्वेफलपदानचतुरः किञ्चदास्ययः । वर्धिकनान्धिष्ठतस्य वास्यादेरचेतनस्य देशकालायनेकपरिकर्मित्रधाने-ऽपि यूपादिनिर्माणसाधनत्वादर्शनात्। बीजाङ्करादेः, पचान्त-भावेण् तैर्व्यभिचारापादनं श्रोत्रियवेतालानामनभिज्ञता-विजृिभ्तितम्। तत एव सुखादिभिर्व्यभिचारदर्शनवचनमपि तथेव ॥

नच, लाघवेनोभयवादिसम्प्रतिपत्रचेत्रचानामेवेद्यमधि-ष्ठाद्यवकल्पनं युक्तम्। तेषां स्त्याव्यविहत्विप्रक्षष्टद्येनायिक्त-निययात्। दर्यनानुगुणैव हि सर्वत्र यिक्तकल्पना। नच, चेत्रच्चवदीख्यस्यायिकिनिययोऽस्ति। श्रतः प्रमाणान्तरतो न तत्सिद्यानुपपित्तः। समर्थकर्द्यपूर्वकल्पनियतकार्यत्वहितुना सिध्यन्,स्वाभाविकसर्वार्थसाच्चात्कारतित्वयमनयिकसम्पत्र एव सिध्यति। यत्तु, अनैख्यीपादनेन धर्मविशेषविपरीतसाधनल-

<sup>\*</sup> पुरुष इति ख०।

<sup>†</sup> तयीरिति न पठाते ख-प्सकी।

<sup>‡</sup> धर्मानुगुणिति ख॰।

<sup>¶</sup> आचेय इति ख०।

<sup>§</sup> पचान्तरभावेणीति ख०, ग०।

मुनीतं, तदनुमानवृत्तानिभिन्नत्विन्यम्। सपर्वे सहदृष्टानां सर्वेषां कार्यस्याहेतुस्तानाञ्च धर्माणां लिङ्गिन्यप्राप्तेः। एतदुक्तं भवति। केनचित् किञ्चित् क्रियमाणं खोत्पत्तये कर्तुः खिनमीणसामर्थः खोपादानोपकरणज्ञानञ्चापेचते। नत्वन्या-सामर्थ्यमन्याज्ञानञ्च, हेतुलाभावात्। खिनमीणसामर्थ्यको-पादानोपकरणज्ञानाभ्यामेव खोत्पत्तावुपपनायां सम्बन्धित्या दर्शनमानेणाकिञ्चित्करस्यार्थान्तराज्ञानादेरहेतुल्वं-कर्णनायोगादिति॥

किञ्च, क्रियमाणवस्त्र व्यतिरिक्तार्था ज्ञानादिकं किं सर्व-विषयं क्रियोपयोगि, उत कतिपयविषयम्। न तावत् सर्व-विषयम्। निह्न कुलालादिः क्रियमाणव्यतिरिक्तं किमपि न श्विजानाति। नापि कतिपयविषयम्। सर्वेषु कर्ष्यु तत्तद-ज्ञानायक्त्यनियमेन सर्वेषामज्ञानादीनां व्यभिचारात्। अतः कार्यवस्थासाधकाना मनीष्यरवादीनां लिङ्गिन्यप्राप्तेरिति न विपरीतसाधनत्वम्। कुलालादीनां दण्डचक्राद्यधिष्ठानत्वं प्ररीर्व् द्यारेण दृष्टमिति जगदुपादानीपकरणाधिष्ठानमीष्यरस्थाप्ररी-रस्थानुपपनिमिति चेत्, न। संकल्पमात्रेणैव पर्परीरगतभूत-

<sup>\*</sup> खपचेणीत ख॰। अयुक्तीऽयं पाठः।

<sup>†</sup> अनुपपद्मायामिति ख॰। नितरामसमीचीनमेतत्।

<sup>‡</sup> हेतुलाकल्पनायीगादिति ख॰।

<sup>¶</sup> जानातीति ख॰।

<sup>§</sup> तत्तज्ञानाशक्तानियमेनेति ख॰, ग॰। पाठीऽयं सम्यक् न हृद्यं स्प्रशति।

<sup>॥</sup> असाधनानासिति ग॰।

वितालगरलायपगम\*विनाग्रदर्भनात्। कयमगरीरखेखरस्य
परप्रवर्तनरूपः संकल्प इति चेत्। न ग्ररीरापेचः संकल्पः,
ग्ररीरस्य संकल्पद्देतुलाभावात्। मन एव हि संकल्पद्देतुः, तदस्युपगतमीखरेऽिष्णः। कार्यवेनैव ज्ञानग्रक्तिवन्नमरोऽिष्
प्राप्तलात्। मानसः संकल्पः सगरीरस्यैव—ग्ररीरस्यैव समनस्कलादिति चेत्। मनसो नित्यत्वेन देहापगमेऽिष मनसः
सङ्गावेनानैकान्तिकलात्। त्रतो विचित्रावयवसन्निवेग्रविग्रयतनुभुवनादिकार्यनिर्माणे पुर्ण्यपापपरवगः परिमितग्रक्तिज्ञानः
चेत्रज्ञो न प्रभवतीति निखिलभुवनिर्माणचतुरोऽिचन्त्यापरिमितज्ञानग्रत्येख्याऽग्ररोरः संकल्पमात्रसाधनः परिनित्यन्नानन्तविसारविचित्ररचनप्रपञ्चः पुरुषविग्रेष ईश्वरोऽनुमानेन
सिध्यति। त्रतः प्रमाणान्तरावसेयलात् ब्रह्मणो, नैतदाक्यं ब्रह्म
प्रतिपाद्यति॥

किञ्च, अत्यन्तिमत्त्रयोरेव सद्द्रव्यकुलालयोनिमत्तीपादानल-दर्भनेनाकामादेनिर्वयवद्रव्यस्य कार्यत्वानुपपत्या च नैकमेव ब्रह्म क्षसस्य जगतो निमित्तमुपादानञ्च प्रतिपादियतुं मन्नोतीति॥

एवं प्राप्ते ब्रूमः। यथीत्रलचणं ब्रह्म जगज्जनादिवाकां बीधयत्येव। कुतः, प्रास्त्रेतप्रमाणकत्वात् ब्रह्मणः। यदुकं, साव-

<sup>\*</sup> अवगमिति क॰। अपगमितनाश्रदर्शनादित्यंशः ख-पुस्तके पतित इति ज्ञेयम्।

† कथमशरीरखेत्यादिरीश्वरेऽपीत्यन्तः पाठः ख-ग-पुस्तकयीर्िकिरप्रमादात्
पतित इवाभाति।

<sup>‡</sup> साधनेति ग-पुसकी नीपकायते।

यवलादिना कार्य सर्व जगत्, कार्यच तदुचितकर्ह विशेषपूर्वकं दृष्टमिति निख्लिजगित्रमाण्कतदुपादानीपकरणवेदनचतुरः किश्वदनुमेय इति। तद्युक्तम्। महीमहाणवादीनां काय-स्वेऽपि एकदैवैकेन निर्मिता इत्यन प्रमाणाभावात्। न चैकस्य घटस्वेव सर्वेषामेकं कार्यत्वं, येनैकदैवैकः कर्ता स्यात्। प्रथग्-भूतेषु नार्येषु नालभेदनर्दभेदद्धनेन नर्दनानेचानियमाभा-वात् । न च चेत्रज्ञानां विचित्रजगित्रमाणा्यत्रया कार्यत-बलेन तदतिरिक्तकत्पनायामनेककत्पनानुपपत्ते खेक एव कर्ता भवितुमईति। चेत्रज्ञानामेवोपचितपुख्यविश्रेषाणामपि शक्ति-वैचिश्वदर्भनेन, तेषामेवातिश्रयिता इष्टसमावन्या च तत्तिहिल-चणकाये हेतुलसमावात्, तदतिरिक्तात्यन्ता दृष्ट\*\*पुरुषकत्यना-नुपपत्तेश्व। नच युगपतार्वीच्छितिः सर्वीत्यत्तिश्व प्रमाणपद-वीमधिरोहतः। श्रद्भनात्, क्रमेणैवोत्पत्तिविनाभद्भनाच। कार्यत्वेन सर्वीत्पत्तिविनाययोः कल्पामानयोर्द्रभेनानुगुष्येन कल्पनायामपि विरोधाभावाच। त्रतो बुह्मिदेककल्कले साध्ये, कार्यत्वस्य गित्रनेकान्त्यं, पचस्याप्रसिद्धविशेष्णलं,

<sup>\*</sup> निर्माणिमिति ख॰। अयुक्तमेतत्।

<sup>†</sup> महोमहीधरादीनामिति ख॰।

<sup>‡</sup> नियमादर्भनादिति ग०।

श निर्माण्यत्रीत्रति ख०, ग०। अयुत्तमेतत्।

<sup>§</sup> विशेषाणामिति ग०।

<sup>|</sup> अतिश्यतादृश्यसभावनया चेति खः। नितरामसभीचीनमिदं पाठामारम्।

<sup>\*\*</sup> तद्तिरित्तादृष्टेति खः।

<sup>†</sup> चनेकानोति कः। चयुक्तीश्यं पाठः।

साध्यविकलता च दृष्टान्तस्य। सर्वनिर्माणचतुरस्यैकस्याप्रसिद्धः। बुद्धिमत्कर्द्धकत्यमाचे सिद्धमाध्यता\*। सार्वज्ञासर्वप्रतियुक्तस्य कस्यचिदेकस्य साधकिमदं कायेलं किं युगपदुत्पद्यमानसर्ववस्तुगतम्, उत क्रमेणीत्पद्यमानसर्ववस्तुगतम्। युगपदुत्पद्यमानसर्ववस्तुगतत्वे कार्यलस्यासिद्धिता। क्रमेणोत्पद्यमानसर्ववस्तुगतलेऽनिककदेकलसाधनादिरद्धता। अताप्येककदेकलसाधने
प्रत्यचानुमानविरोधस्य। प्रास्वविरोधस्य, कुमाकारो जायते,
रथकारो जायत द्रत्यादि अवणात्॥

श्रवि च, सर्वेषां कार्याणां श्ररीरादीनां सत्वादिगुणकार्यक्षपसखायन्वयदर्भनेन सत्वादिमूललमवश्र्यमाश्रयणीयम्। कार्यवैचित्र्यहेतुभृताः कारणगता विश्रेषाः सत्त्वाद्यः। तेषां कार्याणां
तम्बूललापादनं तद्युक्तपुरुषान्तः करणिवकारद्वारेण। पुरुषस्य च
तद्यागः कममूल दति कार्यविश्रेषारभायेव ज्ञानश्रक्तिवत् कर्तुः
कर्मसम्बन्धः कार्यहेतुत्वेनवावश्र्याश्रयणीयः, ज्ञानश्किवेचित्रस्य
कर्ममूललात्। द्रच्छायाः कार्यारभहेतुत्वेऽिष विषयविश्रेषविश्रिषतायासस्याः सत्त्वादिमूललेन कर्मसम्बन्धोऽवर्जनीयः।
श्रतः चेचज्ञा एव कर्तारो, न तद्दिलचणः कश्चिर्वमानात्
सिध्यति। भवन्ति च प्रयोगाः। तनुभुवनादि चेचज्ञकर्वकं
कार्यलाद्वटाद्वत्। द्रेष्टरः कर्ता न भवति, प्रयोजनश्र्चत्वामुक्तवत्। द्रेष्टरः कर्ता न भवत्व, तद्वदेव॥

<sup>\*</sup> सिद्धसाधनतेति ग०।

<sup>†</sup> रवकारसत्यादीति ख॰।

<sup>‡</sup> कारणभाः चचादयी विशेषा इति ख॰।

नच, चेत्रज्ञानां खग्ररीराधिष्ठाने व्यभिचारः, तदाप्यनादेः सूचायरीरस्य सज्जावात्। विमतिविषयः काली न लीकपून्यः, काललाइतमानकालवत्। श्रपि च, किमी खरः सग्रीरोऽपरीरो वा कार्यं करोति। न तावदश्रीरः, तस्य कर्त्वानुपल्येः \*। मानसान्यपि कार्याणि सपरीरस्वैव भवन्ति । मनसी नित्यले-ऽप्ययरीरेषु मुक्तेषु तत्कार्यादर्भनात्। नापि सयरीरः, विकल्पा-सहलात्। तच गरीरं किं नित्यमनित्यं वा। न ताविन्तत्यं, सावयवस्य तस्य नित्यत्वेन जगतोऽपि नित्यत्वाविरोधादीस्वरा-सिद्धेः। नायनित्यं, तद्यातिरिक्तस्य तच्छरीरहेतोस्तदानीम-भावात्। खयमेव हेतुरिति चेत्, न। अग्ररीरस्य तदयोगात्। अन्येन यरीरेण समरीर इति चेत्, न। अनवस्थानात्। स किं सव्यापारी, निर्व्यापारी वा। अगरीरलादेव न सव्यापार:। नापि निर्यापारः कार्यं करोति, मुक्तात्मवत्। कार्यं जगदि-च्छामाच्यापार्काहकमित्युचमाने पचसाप्रसिद्धविशेषणत्वं, दृष्टान्तस्य च साध्यहीनता। अतो दर्भनानु होने खरानुमानं द्र्यनानुगुख्यपराच्तिमिति शास्त्रैकप्रमाणकः परब्रह्मभूतः सर्वेखरेखरः‡ पुरुषोत्तमः। शास्त्रन्तु, सक्तेतरप्रमाणपरि-दृष्टसमस्तवसुविसजातीयं साव ज्ञासत्यसङ्गल्यवादिमित्रानव-धिकातिश्रयापरिमितोदारगुणसागरं §निखिल हेयप्रत्यनीक खरूपं

<sup>\*</sup> वागरीरकार्यानुपच्छेरिति ख॰।

<sup>†</sup> मुक्तवदिति ख॰।

<sup>‡</sup> सर्वेश्वर इति ख॰।

<sup>§</sup> अखिलेति ग॰।

प्रतिपाद्यतोति न प्रमाणान्तरावसितवस्तुसाधम्यप्रयुक्तदोषगम्य-प्रसङ्गः। यत्तु, निमित्तोपादानयोरैक्यमाकाश्रादेनिरवयवस्य द्रव्यस्य\* कार्यत्वचानुपत्रस्मश्रक्यप्रतिपादनमित्युक्तं, तद्रष्य-विरुद्ध मिति, प्रकृतिस प्रतिच्चादृष्टान्तानुपरोधात्, न वियद् स्वतिस्वत्व प्रतिपाद्यिय्यते। स्रतः प्रमाणान्तरागोचरत्वेन शास्त्रकविषयत्वात्, यतो वा द्रमानीत्यादिवाक्य मृक्तलच्चणं ब्रह्म प्रतिपाद्यतीति सिद्यम्॥

ययपि प्रमाणान्तरागीचरं ब्रह्म, तथापि प्रवृत्तिनिवृत्ति-§परत्वाभावेन सिड्डू ब्रह्म न शास्तं बोधयतीत्यायङ्गाइ—

## तत्तु समन्वयात्॥ ४॥

(क) प्रसक्ता गङ्गानि हत्त्वर्धः 'तु'ग्रब्दः । 'तत्' प्रास्त्रप्रमाण-कत्वं ब्रह्मणः सभावत्येव । कृतः । 'समन्वयात्' पुरुषार्धतयान्वयः समन्वयः । परमपुरुषार्धभूतस्य ब्रह्मणोऽभिषेयतयान्वयात् । एवमेव समन्वितो ह्योपनिषदः पदसमुदायः—यतो वा दमानि

<sup>(</sup>क) विषयः स्पुट रव। ब्रह्मणः प्रास्त्रैकप्रमाणकालं सम्भवति न वेति संप्रयः। ष्यथ विचार्यत्वे तद्ग सम्भवतीति पूर्वेपद्यः। कस्मात्, प्रवित्तिच्यान्वयविरिष्टिणो ब्रह्मणः सरूपेणापुरुष्ठार्थेत्वात्। तथाच, प्रवित्तिपराणां सन्दर्भाणामेव प्रास्त्रत्वम्। उत्तं हि ष्रभियुत्तेः।

<sup>\*</sup> द्रवासीति पदं ग-पुसके नीपसम्यते।

<sup>†</sup> तदविबद्धमिति ख॰। तदपि विबद्धमिति क॰। ध्युक्रमेतत्।

<sup>‡</sup> इमानि भूतानीत्यादिवाक्यमिति ख॰। इमानीति वाक्यमिति ग॰।

<sup>§</sup> प्रवृत्तिनिमनपरत्वाभावेनिति ख॰। अममीचीनमेतत्।

श भूतसीवेति ग०।

भूतानि जायन्ते। सदेव सोम्येदमय त्रासीत्। एकमेवादिती-यम्। तदैचत बहु स्थां प्रजायेयेति। तत्तेजोऽस्जत। ब्रह्म वा द्दमेकमेवाय त्रासीत्। आत्मा वा द्दमेक एवाय आसीत्। तस्मादा एतसादात्मन त्राकायः सभूतः। एको ह वै नारायण त्रासीत्। सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म। आनन्दो ब्रह्मेत्येवमादिः।

न च, युत्पत्तिसिड \*परिनिष्पत्रवसुप्रतिपादनसमर्थानां पद-समुदायानामखिलजगदुत्पत्तिविना प्रहेतुस्ता शेषदीषप्रत्यनीका-

प्रवित्तर्वा निर्वात्तर्वा निर्मेन स्वतंत्रेन्त । पुंसां येनीपदिश्वेत तच्छास्तमिभधीयते । यावत् खलु प्रमादृगां प्रवतंनिवर्तने । प्रव्या न
कुर्वते तावत्र निरालाङ्गनोधनमिति ॥ शास्त्रस्य खलु पुरुषार्थावनोधित्तेन प्रामाण्यात्, सम्यपि मोचसाधनत्रस्यथानपरत्वे त्रस्याः
विद्यानिवधानासम्भवात् न त्रस्यसद्भावे तस्य तात्पर्यमित्रयतो त्रस्याः
शास्त्रेनप्रमाणकत्वं न सम्भवतीति । राज्ञान्तस्, त्रस्याः शास्त्रेनप्रमाणकत्वं
सम्भवति । कुतः, खनवधिकातिप्रयानन्दस्यस्पत्रस्यानस्य निर्दितश्यपुरुषार्थतात्, खित्रश्यत्रगुणपिद्यपुत्रादिजीवनज्ञानवदिति । किञ्च,
खानन्दोर्थं त्रस्, यदेष खाकाश् धानन्दो न स्थात् । यतो वाचो
निवतंन्ते खप्राप्य मनसा सह । खानन्दं त्रस्यो विद्यानिश्चेवमादिभिरनविध्वतिप्रयानन्दस्यस्पं त्रस्म प्रतिपाद्यते । खतः खलु त्रस्म स्वेन परेणः
वा स्वनुभूयमानं निरित्रभ्यानन्दस्यस्पमेवेति तत्प्रतिपादनपरस्थैव
साचात् पुरुषार्थतान्वयः । प्रवित्तिविदित्तिपरस्य तु तत्साध्यप्रलसम्बन्धात्
तदन्वय स्ति ॥१११। स्व ॥

स्चार्यस्त । 'तु'ग्रब्दः प्रसन्ताग्रङ्गानिरसनार्थः । पुरुवार्थतया चन्वयः

<sup>\*</sup> व्युन्पत्ति सिद्धापरिनिष्यन्नेति ग० । लिपिकरप्रसाद एवा व बीजम्।

परिमितोदारगुणसागरानविधकातिश्यानन्दखरूपे ब्रह्मणि समन्वितानां प्रवृत्तिनिवृत्तिरूपप्रयोजनिवरहादन्यपरत्वं, खन्विषयाववीधपयवसायित्वात् सर्वप्रमाणानाम्। न च प्रयोजनान् गुणा प्रमाणप्रवृत्तिः । प्रयोजनं हि प्रमाणानुगुण्म्। न च प्रवृत्ति निवृत्त्यन्वयविरहिणः प्रयोजनशून्यत्वं, पुरुषार्थान्वय-प्रतोतेः। तथा, खरूपपरेष्विप, पुत्रस्ते जातो, नायं सप द्रत्या-दिषु हर्षभयनिवृत्तिरूपप्रयोजनवन्त्वं दृष्टम्॥

अवाह—न वेदान्तवाक्यानि ब्रह्म प्रतिपादयन्ति। प्रवृत्ति-निवृत्त्यन्वयिवरहिणः प्राह्मस्यानर्थक्यात्। यद्यपि प्रत्यचादीनि वस्त्रयायाक्ष्मगवनोधे पर्यवस्यन्ति, तथापि प्रास्तं प्रयोजन-पर्यवसाय्येव। निह लोकवेद्योः प्रयोजनरिह्तस्य कस्य-चिद्रपि वाक्यस्य प्रयोग उपलब्धचरः। न च, किञ्चिययोजन-मनुहिश्य वाक्यप्रयोगः श्रवणं वा सम्भवति। तच्च प्रयोजनं प्रवृत्ति-निवृत्तिसाध्येष्टानिष्टप्राप्तिपरिहाराक्षकमुपलब्धम्। अर्थार्थी राजकुलं गच्छेत्। मन्दाग्निनीस्त्रु पिवेत्। स्वगकामो यजेत। न कलञ्चं भच्चयेदित्यादिषु॥

'समन्वयः'। तसात् पुरुषार्थत्वेनाभिधेयतया अन्वयात् 'तत्' पृवेस्चोदितं व्रस्याः प्रास्त्रयोनित्वमुपपन्नतरमिति निरवद्यं निखिनजगदेनकारणं सक्षेण गुणैविभुत्या वा अनवधिनातिप्रयानन्दरूपं परं ब्रह्म वेदान्ताः वेदनतया प्रतिपादयन्ते प्रवेति स्थिरी क्षतम् ॥ ॥ ॥

<sup>\*</sup> अन्यपरत्विमत्यादिः प्रमाणप्रवित्तिरित्यनाः सन्दर्भः गं-प्रस्ति पितित् इति जीयम् ।
† अनुपलव्यवर इति सन्दर्भविषद्धं पठित ख-प्रस्तिम् ।

यत्पनः, सिडवसुपरेष्विप, पुत्रसे जातो, नायं सपी, रज्जुरेषेत्यादिषु हर्षभयादिनिवृक्तिरूपपुरुषार्थान्वयो दृष्ट द्रत्युक्तम्। तत्न, किं पुत्रजन्माद्यर्थात् पुरुषार्थावाप्तिः, उत तज्ज्ञानादिति विवेचनोयम्। सतोऽप्यर्थस्याज्ञातस्यापुरुषार्थ-त्वेन तज्ज्ञानादिति चेत्, तर्ज्ञसत्यप्यर्थे ज्ञानादेव पुरुषार्थः \* सिध्यतोत्वर्थेपरत्वाभावेन प्रयोजनपर्यवसायिनोऽपि प्रास्तस्य नार्थेसद्भावे प्रामाख्यम् । तस्मात् सर्वत्र प्रवित्तिनवृक्तिपरत्वेन ज्ञानपर्वेन वा । प्रयोजनपर्यवसानिमिति कस्यापि वाक्यस्य परिनिष्यने वस्तुनि तात्पर्यासम्भवात् न वेदान्ताः परिनिष्यनं बद्धा प्रतिपादयन्ति ॥

त्रव किया स्वाप्त विष्णुपञ्चमित्र व ब्रह्मणि प्रमाणभावमनुभवन्ति। कयं निष्णुपञ्चमित्रिये ज्ञानकरसं ब्रह्म अनाद्यविद्यया सप्रपञ्चतया प्रतीयमानं निष्णुपञ्चं कुर्या-दिति। ब्रह्मणः प्रपञ्चवित्यदारेण विधिविषयत्निति कोऽसी द्रष्ट्रुंदृ स्थरूपप्रपञ्चवित्यदारेण साध्यज्ञानेकरसब्रह्म-विषयो विधिः, न दृष्टे दृष्टारं प्रस्थः, न मतेमन्तारं मन्वीया

<sup>\*</sup> पुरुवार्थसिद्वादिति ख॰। खपपाठीऽयम्।

<sup>†</sup> प्रावस्यिमिति ख॰। असमीचीनमेतत्।

<sup>‡</sup> प्रयोजनपर्यवसायिनीऽपोत्यादिर्ज्ञानपरलेन वेत्यनः सन्दर्भः ग-पुस्न ने जिपिकर-प्रमादात् पतित द्ति जीयम्।

<sup>¶</sup> तस्यापीति ख॰, ग॰।

<sup>§</sup> द्रष्टिति ख॰। चायुक्तमेतत्।

00

इत्येवमादिः। द्रष्टृहस्यभेदश्न्यं दृश्चिमात्रं ब्रह्म कुर्यादित्यर्थः। स्रतः सिषस्यापि ब्रह्मणो निष्पुपञ्चतारूपेण साध्यत्यमविरुष्ठ-मिति॥

तद्युत्तम्। नियोग अवाक्यायवादिना हि नियोगो, नियो-च्यविशेषणं, विषयः, करणम्, इतिकातेव्यता, प्रयोक्ता च वक्तव्याः।। तत हि ‡नियोज्यविशेषणमनुपादेयम्। तच निमित्तं, फलमिति दिधा। अत्र किं नियोज्यविशेषणम्। तच किं निमित्तं, फलं वैति विवेचनीयम्। ब्रह्मखरूपयायात्यानुभव इति चेत् , तर्हि न तिन्निमत्तं, जीवनादिवद्स्यासिडलात्। निमित्तले च तस्य नित्यत्वेनापवर्गीत्तरकालमपि जीवननिमित्ताग्निहीत्रादिवित्रत्यं तदिषयानुष्ठानप्रसङ्गः। नापि फलं, नैयोगिकफललेन खर्गा-दिवदनित्यत्वप्रसङ्गात्। कथात्र नियोगविषयः। ब्रह्मविति चेत्, न। तस्य नित्यत्वेनाभञ्चरूपतात्। अभावायताच निष्पृपचं ब्रह्म साध्यमिति चेत्, साध्यत्वेऽपि फलत्वमेव। अभावार्थतान विधिविषयलम्। साध्यलञ्च कस्य। किं ब्रह्मण, उत प्रपञ्चनिव्रत्तेः। न तावद्वद्वाणः, सिद्धलाद्नित्यलप्रसत्ते थ। अय प्रपञ्चनिवृत्तेः, न तर्हि ब्रह्मणः साध्यत्वम्। प्रपञ्चनिव्यत्तिरेव विधिविषय इति चेत्, न। तस्याः फललेन विधिविषयलायोगात्। प्रपञ्चनित्रक्ति-

<sup>\*</sup> विनियोगेति ख॰।

<sup>†</sup> द्तिकर्तयता प्रयोक्तयेति ख॰।

<sup>‡</sup> प्रयोज्यविशेषणमिति ग०।

<sup>¶ —</sup>यायात्मग्रानुभवस्वेतियोज्यविशेषण्मिति ग०।

रेव हि मोच:। सच फलम्। अस्य च नियोगविषयले, नियोगात् प्रपच्चनिव्यक्तिः, प्रपच्चनिव्यक्ताः नियोग दतीतरे-तराश्रयत्वम्॥

श्रीप च, किं निवर्तनीयः प्रपञ्चा मिथ्यारूपः, सत्यो वा।
मिथ्यारूपत्वे ज्ञाननिवर्त्यत्वादेव नियोगेन \* न किञ्चित् प्रयोजनम्। नियोगस्त निवर्तकच्चानस्त्याय तहारेण प्रपञ्चस्य निवर्तक दित चेत्, तत् स्वाक्यादेव ज्ञातमिति न नियोगेन प्रयोजनम्। वाक्यार्थज्ञानादेव ब्रह्मव्यतिरिक्तस्य सत्सस्य मिथ्याभृतस्य प्रपञ्चस्य वाधितत्वात्, सपरिकरस्य नियोगस्यासिदियां।
प्रपञ्चस्य निवर्तको नियोगः किं ब्रह्मस्वरूपमेव, उत तहातिरिक्तः। यदि ब्रह्मस्वरूपमेव निवर्तकं, नित्यत्याः निवर्त्वप्रपञ्चसद्भाव एव न सभवति। नित्यत्वेन च नियोगस्य विषयानुष्ठानसाध्यत्वञ्च न घटते। श्रय ब्रह्मस्वरूपव्यतिरिक्तः, तस्य
सत्त्वत्वप्रपञ्जितिहत्तिरूपविषयानुष्ठानसाध्यत्वेन प्रयोक्ता च न
दृष्टा दत्यात्रयाभावादसिद्धः। प्रपञ्चनिवृत्तिरूपविषयानुष्ठानेनेव ब्रह्मस्वरूपव्यतिरिक्तस्य स्नत्सस्य निवृत्तत्वात्, न नियोगनिष्पाद्यं मोचात्थं फलम्॥

<sup>\*</sup> नियोगलेनेति ग०।

<sup>†</sup> असिद्वेदीत ग०।

<sup>‡</sup> निवर्तकनित्यतयेति ख॰, ग॰। पाठीऽघं नासाम्यं रीचते।

<sup>¶</sup> नित्यवे चेति ग०।

<sup>§</sup> प्रपञ्चलेति ग०।

<sup>॥</sup> प्रयोक्ताच नष्ट इति ख॰। अयुक्त मेतन्।

कतस्य च † करणत्वायोगात् न करणत्वम् । कथिमितिकत्व्यतामावादनुपकतस्य च † करणत्वायोगात् न करणत्वम् । कथिमितिकत्व्यताभाव इति चेत्, इत्यमस्वेतिकत्व्यता भावक्ष्पा, अभावक्ष्पा
वा ‡ । भावक्ष्पा च करणप्ररौरिनष्यत्तितदनुग्रहकार्यभेदभिन्ना । उभयविधा च न सम्भवति । न हि सुद्गराभिघातादिवत् कतस्त्रप्रचिनवर्तकः कोऽपि दृष्यत इति दृष्टार्यो न सभवति । नापि निष्यनस्य करणस्य कार्योत्पत्तावनुग्रहः सभवति । अनुग्राहकांग्रसद्वावेन कतस्त्रपच्चिनवृत्तिक्ष्पकरणस्वक्ष्पासिद्धः । ब्रह्मणोऽदितोयत्वज्ञानं प्रपच्चिनवृत्तिक्ष्पकरणप्ररोरं निष्पाद्यतीति चेत्, तेनेव प्रपच्चिनवृत्तिक्ष्पे मोत्वः
सिद्ध इति न करणादिनिष्पाद्यमविष्यत्वत् इति पूर्वमेवोक्तम् ।
अभावक्ष्पत्वे चाभावत्वादेव न करणप्ररौरं निष्पाद्यति ।
नाष्यनुग्रहणम् । अतो निष्पुपच्चब्रह्मविष्यो विधिर्न सम्भवति ॥

श्रन्धीऽप्याह—यद्यपि वेदान्तवाक्यानां न परिनिष्पत्रब्रह्म-स्वरूपपरतया प्रामार्खं, तथापि ब्रह्मस्वरूपं सिध्ययेव। कुतः, ध्यानविधिसामर्थात्। एवमेव हि इसमामनन्ति। श्राक्या वा श्ररे दृष्ट्यः श्रीतयो मन्तयो निद्ध्यासितयः। य श्राक्याऽ-

<sup>\*</sup> प्रसङ्गिति ग०। चसमीचीनमेतत्।

<sup>†</sup> अनुपकरणलायोगादिति ख॰। लिपिकरप्रमाद एराच वीजम्।

<sup>‡</sup> अभावरूपा वेति पाठः ख-पुस्तके पतित द्त्यवधेयम्।

९ च्यभावादेविति ख॰। च्यमभीचीनमेतत्।

<sup>§</sup> एयमेव समामननीति ग॰।

पहतपापा। सोऽन्वेष्ट्यः स विजिज्ञासितयः। त्रात्मेत्ये-वोषासोत। त्रात्मानमेव लोकसुपासोतित। त्रात्न ध्यानविषयो हि नियोगः\*, स्वविषयभूतं ध्यानं धेरयेकनिक्षणीयमिति ध्यमाचिपति। स च ध्येयः स्ववाक्यनिर्दिष्ट ज्ञात्मा। स किंक्षण इत्यपेचायां तत्स्वकृपविशेषसमपणदारेण, सत्यं ज्ञान-मनन्तं ब्रह्म, सदेव सोस्येदमण ज्ञासीत्, †एकमेवादितीय-मित्येवमादीनां वाक्यानां ध्यानविधिशेषतया । प्रामाण्य-मिति विधिविषयभूतध्यानशरीरानुप्रविष्टब्रह्मस्क्रपेऽपि तात्-पर्यमस्थेव। ज्ञत एकमेवादितीयं, तत् सत्यं, स त्रात्मा, नेह नानास्ति किञ्च नित्येवमादिभित्रह्मस्वरूपभेकमेव सत्यं, तद्यति-रिक्तं सर्वं मिष्येत्यवगस्यते॥

प्रत्यचादिभिभेदावलिका च कमेपास्तेण भेदः प्रती-यते। भेदाभेदयोः परस्परिवरीधे सित, अनाद्यविद्यामूललेनापि भेदप्रतीत्युपपत्तरभेद एव परमार्थे इति निश्चीयते। तर्च, ब्रह्मध्यानियोगेन तत्साचात्कारफलेन निरस्तसमस्ताविद्या-क्रतविविधभेदादितीयचानैकरसब्रह्मभावरूपो मोचः प्राप्यते। न च, वाक्यार्थज्ञानमाच्ण § ब्रह्मभावसिद्धः, अनुपलक्षे-

<sup>\*</sup> खिवषययोग इत्यधिकं पश्चते ख-पुस्तके।

<sup>†</sup> एक मेवा दितीय मिति ग-पुक्त की पलभ्यते।

<sup>‡</sup> ध्यानविधिविशेषणतयेति ख॰।

श ब्रह्मभेदावलम्बिनेति ग०।

<sup>§</sup> वाक्यादाक्यार्यज्ञानमाचेणेति ग०।

विविधभेददर्शनानुवत्ते ॥ तथा सति, अवणादिविधान-मनर्थकं स्थात्॥

श्रयोचित—रज्रोषा न सर्प इत्युपदेशेन सर्पभयनिवृक्तिः दर्शनात्, रज्ञ्सप्वत् बन्धस्य च मिष्यारूपत्वेन ज्ञानबाध्यतया तस्य वाक्यजन्यज्ञानेनैव निवृक्तिर्युक्ता, न नियोगेन । नियोग-साध्यते मोचस्यानित्यत्वं स्थात्, स्वर्गादिवत्। मोचस्य नित्यत्वं हि सर्ववादिसम्पृतिपन्नम्॥

किञ्च, धर्माधर्मयोः फलहेतुलं खफलानुभवानुगुण्\*ग्रारोत्पादनहारेणिति ब्रह्मादिस्थावरान्तचतुर्विधग्ररीरसम्बद्धप्रसंसारफललमवर्जनीयम्। तस्मान्न धर्मसाध्रा मोनः। तथा च
श्रुतिः, न ह वै सग्ररीरस्थां सतः प्रियाप्रिययोरपहितरस्ति।
अग्ररीरं वाव सन्तं न प्रियाप्रिये सृग्रत दत्यग्ररीरत्वरूपे मोने
धर्माधर्मसाध्यप्रियाप्रियविरह्यवणात्, न धर्मसाध्यमग्ररीत्वसिति विज्ञायते ‡। न च नियोगविशेषसाध्यफलविशेषवत्
ध्याननियोगसाध्यमग्ररीरत्वम्, अग्ररीरत्वस्य खरूपलेनासाध्यत्वात्। यथाज्ञः श्रुतयः—

श्रगरीरं गरीरेष्वनवस्थेनष्ववस्थितम्। महान्तं विभुमात्मानं मला धीरो न गोचिति॥

<sup>\*</sup> सकलानुभवानुभवानुगृणिति ग०। अशुद्धमेतत्।

<sup>†</sup> भरीरस्य सत द्ति गः। चपपाठीऽयम्।

<sup>ां</sup> ज्ञायन दति ख०, ग०।

श्रपाणी ह्यमनाः ग्रभोऽसङ्गो ह्ययं पुरुष \* द्रत्याद्याः । श्रती-ऽश्ररीरत्वरूपो मोन्ना नित्य द्रति न धर्माधर्मसाध्यः । तथा च श्रतिः †, श्रन्यत्र धर्मादन्यताधर्मादन्यनासात्वतात् त्रात् भ्रन्यन भूतात् भव्याच यत् पश्चसि तद्दति ‡॥

श्राप च, उत्पत्तिप्राप्तिविक्तितसंस्नृतिरूपेण चतुर्विधं हि साध्यतं मोचस्य न सम्भवित। न तावदुत्पाद्यः, मोचस्य ब्रह्मस्वरूपत्नेन नित्यत्वात्। नापि प्राप्यः, श्रामस्वरूपत्नेन ब्रह्माणे नित्यप्राप्तत्वात्। नापि विकार्यः, स्थादिवदिनित्यत्व-प्रसङ्गात्। नापि संस्कार्यः, संस्कारो हि दोषापनयनेन वा गुणाधानेन वा साध्यति। न तावदीषापनयनेन, नित्यश्रद्धत्वात् ब्रह्मणः। नाप्यतिश्रयाधानेन श्रनाधियातिश्रयस्वरूपत्वात् । नित्यनिविकारत्वेन स्वाश्रयायाः पराश्रयायाश्र क्रियाया श्रविषयतया, न श्रीनघर्षणेनादश्रीदिवदपि संस्कार्यतम्। न च देदस्थया स्नानादिक्रियया श्रात्मा संस्क्रियते। किन्त्विव्या-ग्रहोतस्तसङ्गतोऽइं-कर्ता। तत्फलानुभवोऽपि । तस्यैव। न

<sup>\*</sup> पुरुष इति ख॰।

<sup>†</sup> अुत्व इति ख॰।

<sup>‡</sup> तदेतीति ख॰। तद्वदेवेतीति ग॰। उभयनैव असाम्प्रदायिकः पाठ उपलभ्यते।

गानाधेयातिशयसक्यलादिति ख॰। अनादेयातिशयसक्यलादिति ग॰।
 अभयवैव परिदृश्यमानः पाठभेदः नितरामसभीचीनतया प्रतिभाति।

<sup>§</sup> निष्क्षपेंगेनेति ख॰। विघर्षणेनेति ग॰।

<sup>॥</sup> तत्रफलानुमावीऽपीति ख॰।

चाइं-कतवात्मा, तत्साचित्वात्। तथा च मन्त्रवर्णः—
तयोरन्यः पिष्णलं स्वाइत्यनश्रवन्योऽभिचाकशीति।
श्रात्मेन्द्रियमनीयुक्तं भोकत्याहुर्मनीषिणः।

एको देव: सर्वभृतेषु गृदः
सर्वव्यापो सर्वभृतान्तरात्मा।
कर्माध्यचः सर्वभृताधिवासः
साची चेता केवलो निर्गुण्य॥
सपर्यगाच्छ्न्न मकायम्नणः
मस्नाविरं श्रह्मपापविद्यम्।

कियमनीषी। इति चाविद्याग्रहीतादहं-कर्तुरात्मनः स्वरूपमनाधियातिग्रयं ‡ नित्यशुढं निर्विकारं निष्कृष्यते। तस्मा-दामस्वरूपत्नेन न साध्यो मोचः। यद्येवं, किं वाक्यार्थज्ञानेन क्रियत इति चेत्, मोचप्रतिवस्थनिष्ठत्तिमाचिमिति ब्रूमः। तया च श्रुतयः—लं हि नः पिता, योऽस्माकमविद्यायाः परं पारं तारयसि। श्रुतं ह्येवमेव भगवदृश्रेभ्यः, तरित श्रोकमात्म-विदिति। सोऽहं भगवः श्रोचािम, तं मां भगवांच्छोकस्य पारं तारयतु। तस्मै मृदितकषायाय तमसः पारं दर्शयति भगवान् सनत्कुमार दत्याद्याः। तस्मानित्यस्थैव मोचस्य

<sup>\*</sup> शुक्तिमिति ख०।

<sup>†</sup> चस्वाविरिमिति ख॰, ग॰।

<sup>‡</sup> चनाधेर्यातिश्यमिति ग०। चयुक्तमेतत्।

प्रतिबन्धनिष्ठित्तर्वाकार्यश्चानेन क्रियते। क्ष्त्रविष्ठित्तर्यु साध्यापि प्रध्वंसाभावरूपा न विनम्यति। ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवति, तमेव विदित्वातिमृत्युमेतीत्यादिवचनं, मोचस्य वेदनानन्तर्याभावितां प्रतिपाद्यित्रयोगव्यवधानतां प्रतिरुष्णिद्ध। न च, विदिक्रियाक्तमत्त्वेन ध्यानिक्रयाक्तमत्त्वेन वा कार्यानुप्रविष्यः, उभयक्तमत्त्वपिष्ठात्। श्रन्यदेव तिद्दिताद्याः विज्ञानाति, तत् केन विज्ञानीयादिति। तदेव ब्रह्म त्वं विद्यायाद्याः श्रविद्यापरिकाल्यतभेदन्तिवित्तात्वात् श्राह्मस्य। च चिद्यायात्रस्य विषयीकरोति याह्मस्य। श्रवि त्वविषयं प्रत्यावस्य क्र्मः श्रविपादयदन्तियात्वात् श्रविषयः प्रत्यावस्य क्रियं प्रत्यावस्य क्रियं प्रत्यावस्य विषयीकरोति याह्मस्य। श्रवि त्वविषयं प्रत्यावस्य क्रियं श्रविपादयदन्तियात्वात् श्रविषयः विषयो प्रत्यावस्य क्रियं विवर्वयात्वातः तथा च याह्मस्य न दृष्टेदेष्टारं प्रस्थेनं मते वित्यवमादि॥

न च, ज्ञानादेव बस्धनिहत्तिरिति श्रवणादिविध्यानर्थक्यम्।
स्वभावपद्यत्तसक्तेतरिवकत्यविमुखीकरणद्वारेण वाक्यार्थावगतिहेतुत्वात्तेषाम्। न च ज्ञानमाचाद्यस्थिनद्वित्तर्न दृष्टेति
वाच्यम्। बस्यस्य मिष्यारूपत्वेन ज्ञानोत्तरकालं स्थित्यनुपपत्तेः।
श्रत एव न प्ररीरपातादूर्धमेव बस्धनिहत्तिदिति वक्तुं युक्तम्।

<sup>\*</sup> निष्टिचिष्वित ग०। पाठीऽयं नास्प्रभंग रीचते।

<sup>†</sup> वेदनानाभीवितामिति ख॰। असमीचीनमेतत्।

<sup>‡</sup> निर्विषयवचनमिति ख॰।

<sup>§</sup> प्रतिपाद्यतीति खः। म्बरूपेण प्रतिपाद्यतीति गः। चयुक्तभेतत्।

न न मतेरित्यं शः खचिकितपुर्वि नीपलभ्यते।

न हि मिथारूपसपंभयनिवृत्तिः रज्जुयायात्यज्ञानातिरेकेण सप्पिवनायमपेजते। यदि यरीरसम्बन्धः पारमार्थिकः, तिष्टं तिहिनाशापेचा। स तु, ब्रह्मव्यतिरिक्ततया न पारमार्थिकः। यस्य तुं बन्धो न निवृत्तस्तस्य ज्ञानमेव न जातिमत्यवगम्यते, ज्ञानकार्यादश्चेनात्। तस्माच्छरीरस्थितिभवतु वा मा वा वाक्यार्थं ज्ञानसमनन्तरं सुक्त एवासी। अतो न नियोग-साध्यो मोच दति न ध्यानिविधिशेषतया ब्रह्मणः सिद्धिः। अपित्, सत्यज्ञानमनन्तं ब्रह्म, तत्त्वमिस, अयमात्मा ब्रह्मिति तत्परेणैव पदसमुदायेन सिधातीति॥

तिर्युत्तम्। वाक्यार्थज्ञानमाचाद्वस्थितिष्ठत्यनुपपत्तेः। यद्यपि मिथ्यारूपो बन्धो ज्ञानबाध्यः, तथापि बन्धस्थापरोच्चवान्न परोचक्रपेण वाक्यार्थज्ञानेन स बाध्यते । रज्ज्ञादावपरोचसर्प-प्रतीतौ विद्यमानायां, नायं सपा रज्जुरेषित्याप्तोपदेशजनित-परोच्चसपविपरीतज्ञानमाचेण भयानिष्ठत्तिदर्शनात्। श्राप्तोप-देशस्य तु भयनिष्ठत्तिचेतुनं वस्त्रयायात्रयापरोच्चनिम्त्त-प्रवृत्तिचेतुने। तथा हि, रज्जुसपदर्शनभयात् परावृत्तः प्रवृत्तिचेतुने। तथा हि, रज्जुसपदर्शनभयात् परावृत्तः प्रवृत्ते, नायं सपा रज्जुरेषेत्याप्तोपदेशादस्त्रयाथात्र्यांदर्शनिष्ठाच्तः, तदेव प्रत्यचेण दृशा भयानिवर्तते। न च श्रव्ह एव

<sup>\*</sup> भवतु वा, महावाक्यार्थेति ख॰।

<sup>†</sup> धानविधिनिषेधतयोति ग०। जिपिकरप्रमाद एवाच बीजम्।

<sup>‡</sup> बाधेरत इति ख॰।

<sup>§</sup> तद्दस्याथासेत्रति ग॰।

<sup>¶</sup> दर्शनेनीत ख॰। न युक्तमेसत्।

प्रत्यचज्ञानं जनयतोति वक्तं \* युक्तं, तस्यानिन्द्रियलात्। ज्ञानसामग्री विन्द्रिया छो वापरो च ज्ञानसाधनानि। न जास्या-निभसं चितफल कर्मा नुष्ठान सृदित कषा यस्य यवण मननिदि-ध्यासनविमुखीकतबाच्चविषयस्य पुरुषस्य वाक्यमेवापरीचज्ञानं जनयति। निवृत्तप्रतिबन्धे तत्परेऽपि । पुरुषे ज्ञान-सामगीविशेषाणामिन्द्रियादीनां खविषयनियमातिक्रमाद्रभ-नेन तद्योगात्। न च ध्यानस्य वाकार्यज्ञानीपायता, इतरे-तराश्रयत्वात्—वाक्यार्यज्ञाने जाते तदिषयध्यानं, ध्याने निवन्ते वाक्यार्यज्ञानमिति। न च ध्यानवाक्यार्यज्ञानयोभिन्नविष-यत्वम्। तथा सति, ध्यानस्य वाक्यार्यज्ञानीपायता न स्थात्। न हाचधानमचज्ञानीमाखाँ मुत्पादयति। ज्ञातार्यस्मृति-सन्ततिरूपस्य धानस्य वाचार्यज्ञानपूर्वकत्वमवर्जनीयम्। ध्येयब्रह्मविषयज्ञानस्य हेलन्तरासम्भवात्। न च ध्यानमूलं ज्ञानं वाच्यान्तरजन्यं, निवतंक्रज्ञानं तत्त्वमस्यादिवाक्य-जन्यमिति युक्तम्। धानमूलमिदं वाच्यान्तरजन्यं ज्ञानं तत्त्व-मसादिवाका शजन्य ज्ञानेने कविषयं भिन्नविषयं वा। विषयले तरेवेतरेतरा ययलं, भिन्नविषयले धानेन तरी न्या पादनासमावः। किञ्ज, ध्यानस्य ध्येयध्यातायनेकप्रपञ्चापेच-

<sup>\*</sup> युक्तं वक्त्मिति ग०।

<sup>†</sup> निष्टत्तिप्रतिबन्धे तत्परेऽपोति ख॰, ग॰। १००० १००० ।

<sup>‡</sup> अज्ञानीन्मृख मिति गल। लिपिकरप्रमाद्विज् भितमेतत्।

<sup>§</sup> निवर्तकं ज्ञानिमिति खार्ग 👉 🙃 💎 🦠

लात् निष्पपञ्च \* त्रह्मा सैकल विषयवाक्यार्थे ज्ञानीत्यत्ती दृष्ट-द्वारेण नीपयीग द्रति वाक्यार्थे ज्ञानमात्राद्विद्यानि वित्तिः वदतः श्रवणमनननिद्ध्यामनविधीनामानर्थक्यमेव । यती वाक्याद्परी ज्ञानामभावाद्याक्यार्थे ज्ञानेनाविद्या न निवर्तते † । तत एव जीवन्म् किरिप् दूरी सारिता ॥

का चेयं जीवन्युक्तिः । समरीरस्थैव मीच इति चेत्, माता में बन्धेतिवदसङ्गतार्थवचनम् । यतः, समरीरत्वं बन्धः, अमरीरत्वमेव हित त्वयैव श्रुतिभिरुपपादितम् । श्रय समरीत्वहपतिभामे वर्तमाने, यस्तायं प्रतिभामो मिस्थिति प्रत्ययः, तस्य समरीरत्व||मिस्थाप्रतिभामनिवृक्तिरिति । न । मिस्थिति प्रत्ययेन समरीरत्वं निवृक्तं चेत्, कथं समरीरस्य मुक्तिः । श्रजीवतोऽपि मुक्तिः समरीरत्वमिस्थाप्रतिभामनिवृक्तिः । श्रजीवतोऽपि मुक्तिः समरीरत्वमिस्थाप्रतिभामनिवृक्तिः । श्रच समरीरत्वप्रतिभामो विद्याप्रतिभामनिवृक्तिः । श्रच समरीरत्वप्रतिभामो विद्याप्रतिभामो विद्याप्रतिभा

<sup>\*</sup> निययं चेति खः। चग्रद्दमेतत्।

<sup>†</sup> विनिवर्तत इति ख०, ग०।

<sup>‡</sup> जीवन्मु जिरितीति ग॰। असमीचीनमेतत्।

<sup>§</sup> खामरीर एवेति ग०।

<sup>¶</sup> श्रीर्लप्रतिमास द्ति ख॰।

<sup>||</sup> सियाप्रतिभासेत्यंगः ख-गपुलकयोनी पलभ्यते।

<sup>\*\*</sup> जीवन्सुक्तिरिति ख॰, ग॰। पाठीऽयं वैसुख्यमावस्ति।

<sup>†</sup> वाधित इति खपुखके लिपिकरप्रमादात प्रतित इत्यवगन्त्र म्।

कलात् बाधक ानस्य। कारणभूताऽविद्याकमीदिदीषः सप्र-रीरलप्रतिभासेन सह तेनैव बाधित इति बाधितानु हित्तर्न शकाते वक्तम्। दिचन्द्रादी तु तलातिभास हितुभूतदीषस्य बाधक-ज्ञानविषयीभूत्वच्चैकलज्ञानाविषयत्वेनावाधितत्वात् दिचन्द्र-प्रतिभासानुइत्तिर्युका। किञ्च, तस्य तावदेव चिरं यावन विमोचेत्र। अथ सम्पत्य इति सदियानिष्ठस्य यरीरपातमाचमपेचते मोच इति वदन्तीयं श्रुतिजीव-म्तिं वारयति। सैषा जीवम्तिरापसम्बेनापि निरस्ता-वेदानिमं लोकममुञ्च परित्यच्यात्मानमन्वीचित १। बुडे-श्चेत् म चेमपापणं, तच्छास्त्रेविपतिषिषम्—बुद्धेश्चेत् चेम-प्रापणिमिहैव न दुःखमुपलभेत। एतेन परं व्याख्यातिमिति। अनेन ज्ञानमात्राचीचय निरस्तः। श्रतः सकलभेदनिवृत्ति-रूपा मुक्तिजीवती न समावति। तसाद्भाननियोगेन ब्रह्मा-परोच ज्ञानफ लेनैव बन्ध निव्वत्तिः। न च नियोगसाध्यत्वेन मोचस्यानित्यत्वप्रसितः, प्रतिबन्धनिष्ठत्तिमात्रस्यैव साध्यतात्। किञ्ज,न नियोगेन साज्ञाहत्थनिष्टत्तिः क्रियते। किन्तु निष्पुपञ्च-जानैकरमत्रह्मापरीचजानेन। नियीगसु तदपरीचं जानं जन-

<sup>\*</sup> विषयलादिति खः।

क तत्प्रतिपादकेति खः। चमनोचीनमेतत्।

<sup>‡</sup> वाधकज्ञानभृतेति ख॰, ग॰।

<sup>§</sup> खन्चिक्चेदिति ख०, ग०।

ण बद्धेश्चिति ग०।

यति । कथं नियोगस्य ज्ञानीत्पत्तिहेतुलिमिति चेत्, कथं वा भवतीऽनिभसं हितफलानां कर्मणां वेदनीत्पत्ति हेतुत्वम्। मनो-नैर्मच्यदारेणिति चेत्, ममापि तथैव। मम तु निर्मले मनिस शास्त्रेण ज्ञानमुत्पाद्यते \*। तव तु † नियोगेन मनिस निर्मले, ज्ञानसामग्री वज्ञव्येति चेत्, ध्याननियोगनिर्मलं मन एव साधनमिति ब्रमः। कीनावगस्यत इति चेत्, भवती वा कर्मभिर्मनी निर्मलं भवति, निर्मले मनिस अवणमनन-निदिधासनै: सजलेतर्विषयविमुखस्यैव शास्त्रं निवर्तक-ज्ञानमुत्यादयतौति कीनावगम्यते 📢 विविद्धिन्ति यज्ञेन दानेन तपसाऽनामकीन। श्रोतचो मन्तचो निदिध्यासितचः। ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवतीत्यादिभिः शास्त्रीरिति चेत्, ममापि-योतव्यो मन्तव्यो निद्ध्यासितव्यः, ब्रह्मविदाप्नोति परम्, न चत्तुषा ग्रह्मते नापि वाचा, मनसा तु विश्व बेन, हृदा मनीषा, मनसाभिक्षप्त इत्यादिभिः शास्त्रधीननियोगेन मनी निर्मलं भवति। निर्मलञ्च मनो ब्रह्मापरोचज्ञानं जनयती-त्यवगम्यत इति निरवद्यम्। नेदं यदिदमुपासत इत्यपास्यतं प्रतिषद्भिम्ति चेत्, मिवम्। नाच् ब्रह्मण उपास्यतं प्रति-

<sup>\*</sup> उत्पद्रात द्ति ख॰।

<sup>†</sup> तविति कः।

<sup>🙏</sup> शास्त्रमित्यच विस्तित गपुस्तके पश्चते।

<sup>§</sup> केवलं काम्यत इति ख॰। लिपिकरप्रमाद एवाच बीजम्।

श नैविमिति गः।

षिध्यते। त्रिप तु, ब्रह्मणि जगद्देरूषं प्रतिपाद्यते। यदिदं जगद्पासते प्राणिनः, नेदं ब्रह्म, तदेव ब्रह्म लं विदि, यदाचानभुदितं, येन वागभुद्यत दति वाक्यार्थः। अन्यथा तदेव ब्रह्म लं विदीति विरुध्यते। ध्यानविधिवैद्यर्थञ्चालनः स्थात्। त्रतो ब्रह्मसाचाल्कारफलेन ध्याननिद्योगेनैवापरमार्थ- भूतस्य क्रत्सस्य \*द्रष्टृदृश्यादिप्रपञ्चरूपबन्धस्य निवृत्तिः॥

यदिष के शिदुक्तं, भेदाभेदयो विरोधो न विद्यत इति।
तद्युक्तम्। न हि ग्रीतोष्णतमः प्रकाशादिवद्भेदानेकस्मिन्
वसुनि संगच्छेते। त्र्रथोच्येत, सर्वमेव हि वसुजातं प्रतीतिव्यवस्थाप्यम्। सर्वेच्च भिन्नाभिन्नं प्रतीयते कारणात्मना,
जात्यात्मना चाभिन्नं, कार्यात्मना व्यक्त्यात्मना च भिन्नम्।
कार्यातपादिषु विरोधः सहानवस्थानियमस्वच्यो भिन्नाधारत्वरूप्य। कार्यकारणयोर्जातिव्यक्त्योय तदुभयमपि नीपस्वयते। प्रत्यत्वक्रमेव वसु हिरूपं प्रतोयते। यथा—
सद्यं घटः, षण्डो गौरिति। न चेकरूपं किच्चि दिप वसु
सौकिकै दृष्टचरम्। न च त्रणादेर्ज्वलनादिवद्भेदो भेदोपमदी दृष्यत द्वि न वस्तुविरोधः। सृत्युवर्णगवाश्वाद्यात्मनावस्थितस्थैव घटमुकुटषण्डमुण्डगवाद्यात्मना चावस्थानात्।

<sup>\*</sup> दष्टस्थादीति ख॰। असमोचीनीऽयं पाठः।

<sup>†</sup> एवमेवेति ख॰। अयुक्तामेतत्।

<sup>‡</sup> विरूपिमिति ख॰, ग॰। चयुक्तीऽयं पाठः।

<sup>§</sup> किचिदिति कं, ग०।

<sup>¶ -</sup> मुख्बड्वाद्रात्मनेति ग०।

न चाभिन्नस्य भिन्नस्य च \* वसुनीऽभेदी भेदश्वेन एवाकार इती खराजा। प्रतीतलादैकरूपं चेत्, प्रतीतलादेव भिनाभिन-विमिति दैक्ष्यमभ्यपगम्यताम्। न हि विस्कारिताचः पुरुषो घटशरावषण्डमुण्डादिषु वसुषूपसभानेषु, द्यं मृद्यञ्च घटः, द्दं गोल्मियञ्च व्यक्तिरिति विवेतुं यक्तीति। श्रिप तु, सद्यं घटः षण्डो गीरित्येव प्रत्येति। श्रनुहत्तिब् बिबोधं कारणमाक्तिय, व्यावृत्तिबृद्धिबोध्यं कार्यं व्यक्तियति विवि-नकौति चेत्, नैवम्। विविकाकारानुपल थे:। न हि सूच्य-मपि निरीचमाणैरिदमनुवर्तमानिमद्च व्यावर्तमानिमिति पुरोऽविश्विते वस्वन्याकारभेद उपलभ्यते। यथा मंप्रतिपन्नेका क्तार्यविशेषे चैनलब्डिरपजायते। तथैव सकारणे ससा-मान्ये चैकलब् डिर्विशिषोपजायते। एवमेव देशतः काल-तयाकारतयात्यन्तविलचणेष्वपि वसुषु, तदेवेदमिति प्रत्यभि-न्नायते। त्रतोऽध्यात्मकमेव वस्तु प्रतीयत इति कार्यकारणयी-र्जातिव्यक्त्यो यात्यन्तभेदोपपादनं प्रतीतिपरा इतम् ॥

अयोचित—सद्यं घटः षण्डो गौरितिवत् देवोऽहं मनुष्यो-ऽहमिति सामानाधिकरण्येनैकाप्रतीतेरात्मयरीरयोरिप भिना-भिन्नत्वं स्थात्। अत ददं भेदाभेदोपपादनं निजसदननिहित-हतवहञ्जालायत दति। तदिदमनाकलितभेदाभेदसाधनसामा-

<sup>\*</sup> भित्रस्य चेति खपस्तके नीपलभ्यते।

<sup>†</sup> सम्प्रतिपज्ञैककार्यविशेष इति ख॰। असमीचीनसेतत्।

<sup>🙏</sup> चाविश्रिष्टेति ग०। उपज्ञापनेरिविश्रिष्टे ति ख०। चयुक्तमेतत्।

नाधिकर ख्यतदर्थ या या त्या विकासितम् । तथा हि—
श्रवाधित एव प्रत्ययः सर्वे तार्थं व्यवस्थापयित । देवा या का भिमानस्वाक्ष या या त्या गोचरः सर्वैः प्रमाणि वीध्यमानी रज्जुसर्पादि बु दिवना का परियोग्भेदं साध्यति । षण्डी गौर्मुण्डो
गौरिति सामाधिकर ख्यस्य न के निचित् कि चिद्याधी दृष्यते ।
तस्माना तिप्रसङ्गः । श्रत एव जीवोऽपि ब्रह्मणो नात्यन्तभिनः ।
श्रिप तु ब्रह्मां यत्वेन भिनाभिनः । तत्राभेद एव स्वाभाविको,
भेदस्वौ पाधिकः । कथितद्म वगस्यत द्रति चेत्, तत्त्वमसि । नान्योऽतोऽस्ति दृष्टा । श्रयमाका ब्रह्मे त्यादिभिः
श्रितिभः, ब्रह्मेमे द्यावाष्टियवी द्रति प्रक्तत्य है—

ब्रह्मराणा ब्रह्मरामा ब्रह्में कितवा उत । खीपुंसी ब्रह्मणो जाती खियो ब्रह्मीत वा प्रमान्॥ द्रत्यायविणिकानां संहितीपनिषदि ब्रह्मस्ते अभेदश्रव-णाच॥।

नित्यो नित्यानां चेतनश्चेतनाना-मेको बहुनां यो विद्धाति कामान्॥

<sup>\*</sup> अनवनीधविल सितमिति ख॰। सन्दर्भविरद्वसेतत्।

<sup>†</sup> परिमाणैरिति ख॰। खिपिकरप्रमाद्विलमितमेतत्।

<sup>‡</sup> भेद एवीपाधिक इति ख॰। भेदसीपचारिक इति ग॰।

<sup>§</sup> प्रक्रत्या—द्रति ग॰। लिपिकरप्रमाद एवाव बीजम।

<sup>¶</sup> भवानिति ग०।

<sup>॥</sup> भेदत्रवणाचिति गः। चयुक्तमिदम्।

ज्ञाजी डावजावीभानीशी

क्रियागुणैरात्मगुणैय तेषाम्।

संयोगहेतुरपरोऽपि दृष्टः॥

प्रधानचेत्रज्ञपितगुणेशः

संसारमोचस्थितिवन्थहेतुः॥

स कारणं कारणाधिपाधिपः॥

तयोरन्यः पिप्पलं स्वाद

य त्रात्मिन तिष्ठन् प्राज्ञेनात्मना संपरिष्वको न वाद्यं किञ्चन वेद, नान्तरं \*प्राज्ञेनात्मनाऽन्वारु उत्स्जन् याति † । तमेव विदिलातिस्त्युमेतीत्यादिभिर्भेद्मत्रवणाञ्च, जीव-परयोः भेदाभेदाववस्थात्रयणीयौ । तत, त्रह्म वेद व्रह्मेव भवती-त्यादिभिर्मोचद्यायां जीवस्य व्रह्मसरूपापत्तिव्यपदेशात् । यत्र तस्य सर्वमात्मेवास्त्, तत् केन कं पश्चेदिति ६ तदानौं भेदेनेखरदर्भनिषधाञ्चाभेदः स्वाभाविक द्रव्यवगस्यते ॥

नतु च, सोऽश्रुते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विपि वितिति सहश्रुत्या तदानीमिप भेदः प्रतीयते। वन्यति च, जगद्-व्यापारवर्जं प्रकरणादसिविहितत्वाच। भोगमावसाम्यलिङ्गा-

<sup>\*</sup> प्राज्ञेनात्मना संपरिष्वकी न बाच्चं किञ्चन वेद। नान्तरिमिति पाठः ख-पुस्तके पतित र्ति प्रतीयते।

<sup>†</sup> पातीति खः।

<sup>‡</sup> भेदाभेदेति खः।

<sup>§</sup> र्ति चेति खः।

चिति। नैतदेवम्। नान्योऽतोऽस्ति द्रष्टेत्येवमादिश्वतिश्तैरात्म-भेदप्रतिषेधात्। सीऽऋते सर्वीन् कामान् सह ब्रह्मणा विप-चितित सर्वै: कामैः सह ब्रह्माश्रुते, सर्वगुणान्वितं ब्रह्माश्रुत इत्युक्तं भवति। अन्यया, ब्रह्मणा सहित्यप्राधान्यं \* ब्रह्मणः प्रमञ्चेत। जगद्यापारवर्जिमित्यन मुक्तस्य भेदेनावस्थाने सत्यै-खर्यस्य न्यूनताप्रसङ्गी वच्यते। अन्यया, सम्पदाविभावः, खेन ग्रव्हादित्यादिभिर्विरोधात्। तसादभेद एव खाभा-विकः। भेदसु, जीवानां परसाद्वह्मणः परसर्च बुद्धीन्द्रय-दें ही पाधिकतः। यदापि, ब्रह्म निर्वयवं सवगतञ्च, तथाया-काम इव घटादिना, ब्द्धाद्यपाधिना ब्रह्मखपि । भेदः सम्भवत्येव। न च भिन्ने ब्रह्मणि बुड्यायुपाधिसंयोगः, बुड्या-युपाधिसंयोगादु साणि भेद इतीतरेतरा अयत्वम् !। उपाध-सत्संयोगसा १ च कमलतत्वात्, तस्रवाहसा चानादिलात्। एतदुत्तं भवति—पूर्वकर्मसम्बद्धात् जीवात् खसम्बन्धे एवी प पाधिरत्यद्यते। तद्युकात् कमे। एवं बीजाङ्ग्न्यायेन कमी सम्बन्धस्थानादिलाद्दीष इति। अती, जीवानां परसारं ब्रह्मणा चाभेद एव खाभाविक:, भेदस्बीपाधिक:। उपाधीनां

<sup>\*</sup> खप्राधान्यचिति गं।

<sup>†</sup> त्रह्मणोऽपीति खः।

<sup>‡</sup> दूतरेतराश्रयविभिति क०, ग०।

<sup>§</sup> तत्तन्धंयीगस्य चेति खः।

<sup>¶</sup> समस्वत्रक्षोपाधिरिति खः। चयुक्तमिदम्।

<sup>।</sup> कर्मापाधिमुम्बन्धस्येति ग०।

पुनः परस्यरं ब्रह्मणा चाभेदवत्, भेदोऽपि स्वाभाविकः \*। उपाधीनामुपाध्यन्तराभावात्, तदभ्युपगमेऽनवस्थानाच । श्रतो जीवकर्मानुरूपं † ब्रह्मणी भिन्नाभिनस्वभावा एवीपाध्यः उत्पद्यन्ते इति ॥

श्रतोचिते— श्रद्धितीयस चिदान न्द्रब्रह्मध्यान विषय विधिपरं वेदान्त वाक्य जातिमित वेदान वाक्येर भेदः प्रतीयते। भेदावल मिलि: कमेशास्तः प्रत्यचादिभित्र भेदः प्रतीयते। भेदाभेद्योः परस्य रिविरोधाद नाद्य विद्याम् लत्यापि भेद्रप्रतीत्युपपत्तेर भेद एव परमार्थ द्रत्युक्तम्। तत्र‡ यदुक्तं, भेदाभेद्योक्तभयोरिप प्रतीति-सिद्धतात्र विरोध दति। तद्युक्तम्। कस्माचित्कस्य चित् विलच्च ख्वां हि तस्मात्तस्य भेदः, ति दिपरीतत्वं चाभेदः। तयोः तथाः भावात्याभावक्षपयो दिक्त सम्भवमनुमत्तः को ब्रवीति। कारणात्मना जात्या किना चाभेदः, कार्यात्मना व्यक्त्यात्मना च भेद द्रत्याकारभेदादिवरीध दति चेत्, न। विकल्पास च्वात्। श्राकारभेदादिवरीध दति चेत्, न। विकल्पास च्वात्। श्राकारभेदादिवरीध दति वद्तः, किमेकिस्मत्राकारे भेदः, श्राकारान्तरे चाभेदः द्रत्यभिप्रायः। उताकार द्रययोगि-

भेदक्तीपाधिक द्त्यादिः खाभाविक द्त्यनः सन्दर्भः ख-पुक्तके नीप लभ्यते।

<sup>†</sup> जीवकर्मानुरूपा द्ति ख॰।

<sup>†</sup> चनिति खः।

तथाभावाभावरूपयीरिति ख॰। पाठीऽयं संख्यावतां तेमुख्यमावहति।

<sup>¶</sup> ज्ञानायानेति ख॰। अयुक्तामेतत्।

<sup>||</sup> ऋविरीधं वदत इति ग०।

<sup>\*\*</sup> वाभेद इति खo।

वखुगतावुभावपीति। पूर्विस्मिन् कल्पे, व्यक्तिगतो भेदी जाति-गतयाभेद इति नैकस्य द्वासकता। जातिर्व्यक्तिरिति चैकमेव वस्विति चेत्, तर्द्याकारभेदादिवरीधः परित्यक्तः स्थात्। एक सिंख विलचणलत दिपयें विक्डा वित्युत्तम्। तु जल्पे, श्रन्योन्यविलचणमाकार् इयमप्रतिपत्रच । तदाश्रय-भूतं वस्विति हतीयाभ्यपगमेऽपि त्रयाणामन्योन्यवै नच्छ-मेवोपपादितं स्थात्। न पुनरभेदः। आकारद्वयनिरूप्यमाणा-विरोधं ‡तदाययभूते § वस्तुनि भिनाभिन्नलमिति चेत्, खसादिलचणं खात्रयमाकार्द्यं खसिन् विरुद्धम-दयसमाविश्वनिवीहकं कयं भवेत्। अविलच्णं तु कथन्तराम्। याकारदयतदतीय द्यात्मकत्वाभ्युपगमे निर्वाहकान्तरापेचया-नवस्थानात् । नच सम्पृतिपन्नैक्य चित्रतीतिवत् तत्तत्-सामान्येऽपि ॥ वसुन्येकरूपा प्रतीतिरूपजायते। यत \*\* द्दिमित्यमिति सर्वेच प्रकारप्रकारितयैव सर्वो प्रतीतिः। तत्र, प्रकारांगो जाति: प्रकार्यंगो व्यक्तिरिति नैकाकारता-प्रतीति:। श्रत एव जीवस्थापि ब्रह्मणी भिनाभिन्नलं न सम-

<sup>\* -</sup> विलच्चणाकार्इयमिति ग०।

<sup>†</sup> वितयाभ्युपगमेऽषीति ख॰, ग॰।

<sup>‡—</sup>विरोधतदाययेति खः। चगुइमेतत्।

तदव्ययभूते इति ग०। अममीचीनमेतत्।

<sup>¶</sup> चनवस्था स्थादिति ख॰, ग॰।

<sup>॥</sup> तत्तदिति ख-गपुस्तकथीर्न पठाते।

<sup>\*\*</sup> यत इति न पठति ख-पुस्तकम्।

विति। मसादभेदसानन्यथासिडशास्त्रमूललादनाद्यविद्यामूल \*एव भेदप्रत्यय:॥

नन्ववं ने, ब्रह्मण एवाज्ञलात्तकाृलाञ्च जन्मजरामरणा-दयो दोषाः प्रादुःस्युः। तत्रञ्च, यः सर्वज्ञः सर्ववित्। एष श्रात्मापहतपाप्रोत्यादोनि शास्त्राणि बाध्येरन्। नेवम्। श्रज्ञ-त्वादिदोषाणामपरमार्थत्वात्। भवतस्तूपाधिब्रह्मव्यतिरिक्तं वस्त्व-न्तरमनस्युपगच्छतो ब्रह्मण्वेवीपाधिसंसर्गः, तत्क्वताञ्च जीव-त्वाज्ञत्वादयो दोषा परमार्थतयैव् भवियुः। न हि, ब्रह्मणि निरवयविऽच्छेद्ये सम्बध्यमाना उपाध्यस्तिच्छित्वा भित्वा वा १ सम्बध्यन्ते। श्रपि तु, ब्रह्मस्वरूपे संयुच्य तस्मिन्नेव स्वकार्याणि कुर्वन्ति॥

यदि मन्वीत—उपाध्युपहितं ब्रह्म जीवः, स चाणुपरि-माणः। अणुलञ्चावच्छेदकस्य मनसीऽणुलात्। स चावच्छेद-क्रीऽनादिः । एवसपाध्युपहिते देशे ॥ सम्बध्यमाना दोषा, श्रमुपहिते परे ब्रह्मणि न सम्बध्यन्त इति। इहायं\*\*

<sup>\*</sup> एक सिन द्रयो चनाय वियामूल इति ख॰। पाठी उर्य न समी चीनतया प्रतिभाति।

<sup>†</sup> न चैव ब्रह्मण एवाज्ञलिमिति ए। लिपिकरप्रमाद्विलिसतसेतत्।

<sup>†</sup> परमार्थत एवेति खः।

६ भित्ता चेति खः।

<sup>¶</sup> अवच्छेद द्ति ख॰।

<sup>।</sup> उपहितें और दति खः।

<sup>\*\*</sup> इति हायमिति ख०, ग०।

प्रष्टवाः \*। किमुपाधिना—किन्नो ब्रह्मखण्डोऽगुरूपो जीवः, उताच्छिन एवा एक पोपाधिसं गुक्ती ब्रह्मप्रदेशिवशेषः, उती-पाधिसंयुक्तं ब्रह्मखरूपम्, अधीपाधिसंयुक्तं चेतनान्तरम्, **'त्रथोपाधिरेविति। अच्छेयलाद्ब्रह्मणः प्रथमः कल्पो न** कल्पाते। चादिमत्तवच जीवस्य स्वात्। एकस्य सती दैधी-करणं हि क्टेंदनम्। दितीये कची, ब्रह्मण एव प्रदेशविशेषे उपाधिसम्बन्धादौपाधिकाः सर्वे दोषास्तस्यैव ‡ स्यः। उपाधौ गच्छत्युपाधिना खसंयुत्तब्रह्मप्रदेशानव णायोगादनुचणमुपाधि-संयुक्तब्रह्मप्रदेशविश्वेष्ठभेदात् चणे चणे बन्धमोची स्थाताम्। त्राकर्षेण चाच्छित्रवात् कत्सस्य ब्रह्मण प्राकर्षणं स्थात्। निरंप्रस्य व्यापिन श्राकर्षणं न समावतीति चेत्, तर्द्ध-पाधिरेव गच्छतीति पूर्वीक्त एव दीषः स्थात्। अच्छित्र-ब्रह्मप्रदेशेषु सर्वीपाधिसंसर्गे सर्वेषाञ्च जीवानां ब्रह्मण् एव प्रदेशत्वेनेकत्व प्रतिसन्धानं स्थात्\*\*। प्रदेशभे दादप्रति-यन्याने चैकस्यापि स्वीपाधी गच्छति सति, प्रतिसन्धानं

<sup>\*</sup> दृष्टव्य दृति खः । चयुक्तमेतत्।

<sup>†</sup> जतेति ख॰।

<sup>1</sup> तथैवेति गः।

<sup>§</sup> विदेशभेदादिति खः। प्रदेशभेदादिति गः। उभयवैव समीचीनतथा-न पठाते।

<sup>¶</sup> त्रह्मण द्ति खप्सकी न पठाते।

**अभेद्रपृतिसन्धानसिति ख**ः।

<sup>\*\*</sup> न स्यादिति गः। सन्दर्भविदद्वमेतत्।

न स्वात् "। त्यतीये तु कत्ये, ब्रह्मस्करपञ्चेनोपाधिमस्वस्थेन जीवलापातात्, तदिति तिक्तानुपहितब्रह्मासिष्ठिः स्वात्। सर्वेषु च देहेस्वेक एव जीवः स्वात्। तुरीये तु कत्ये, ब्रह्मणोऽन्य एव जीव इति जीवभेदस्थीपाधिकत्वं परित्यक्तं स्वात्। चरमे, चार्वाकपच एव परिग्टहोत स्वात्। तस्नादभेद-ग्रास्त्रवलेन क्रत्सस्य भेदस्वाविद्यामूलत्वमेवास्युपगन्तव्यम्। ग्रतः प्रवृत्तिनिवृत्तिरूपप्रीयजनपरतयेव ग्रास्त्रस्य प्रामाख्येऽपि, ध्यानविधिशेषतया वदान्तवाक्यानां ब्रह्मस्वरूपे प्रामाख्य-मुपपन्नमिति॥

तद्ययुक्तम्। ध्यानिविधिशेष त्रेऽिष् वेदान्तवाक्यानामर्थसत्यत्वे प्रामाण्यायोगात्। एतदुक्तं भवति। ब्रह्मस्वरूपगोचराणि वाक्यानि किं ध्यानिविधिनैकवाक्यतामापत्रानि
ब्रह्मखरूपे प्रामाण्यं प्रतिपद्यन्ते। उत स्वतन्त्राण्येव। एकवाक्यत्वे ध्यानिविधिपरत्वेन ब्रह्मस्वरूपे सात्पर्यं न सम्भवति १।
भित्रवाक्यत्वे प्रवित्तिनिष्टिक्तिरूपप्रयोजनिवरहाद्नवबोधकत्वभेव। न च वाच्यम्, ध्यानं नाम स्मृतिसन्ततिरूपम्। तच्च
स्मत्वेकिनिरूपणीयमिति। ध्यानिविधः स्मत्व्यविशेषाकाङ्कायाम्—द्रदं सवें यदयमात्मा, श्रयमात्मा ब्रह्म, सर्वानुभूतिः,

<sup>\*</sup> प्रदेशभेदादित्यादिनं स्यादित्यनाः सन्दर्भः ख-पुस्तके न दस्यते।

<sup>†</sup> विशेषतयेति ख॰, ग॰। असमीचौनमेतत्।

<sup>‡</sup> विशेषतेऽपीति ख॰। ध्यानविशेषतेऽपीति ग॰। खयुक्तमिद्म्।

<sup>§</sup> न ध्यानविधियरलेन बृह्मखरूपे तात्यये समावतीति ग॰।

पत्यं ज्ञानमननं ब्रह्मत्यादीनि सक्षपति प्राप्ताना विनेति । तेनेकवाक्यतामापन्नान्ययमद्भाव \* प्रमाणमिति ध्यान-विभेः स्मत्यविभेषापेचत्वेऽपि, मनी ब्रह्मत्युपासीतित्यादिदृष्टिविधिवदसत्येनाप्यर्थविभेषेण ध्यानिवृद्धपपत्ते ‡ ध्रीयसत्यत्वानपेचणात्। अतो वेदान्तवाक्यानां प्रदृत्तिनिवृत्तिप्रयोजनविधुरत्वात् ध्यानविधिभेषत्वेऽपि ध्येयविषयस्क्षपसमपणमात्रपयवसानात्, स्वातन्त्रीणापि बालातुराद्युपच्छन्दनः
वाक्यवत् ज्ञानमानेणैव प्रषार्थपर्यन्ततासिद्धः॥

परिनिष्यत्रवस्तुसत्यतागीचरत्वाभावात् ब्रह्मणः प्रास्त्रमाणः कत्वं न सम्भवतीति प्राप्तम्। तत्र प्रतिपाद्यते—'तन्तु समन्वयः सम्यगन्वयः, प्रवार्थतयाऽन्वय दत्यर्थः। परमप्रवार्थभूतस्यानविध्वातिप्रयानन्दस्वरूपस्य ब्रह्मणोऽभिधेयतयान्वयात् तच्छास्त्रप्रमाणकत्वं सिध्यत्येवित्यर्थः। निरस्तिविख्वदोषगन्धनिरित्रिय्यानन्दस्वरूपत्या परमप्राष्टं ब्रह्म वोधयन् वेदान्तवात्वयगणः प्रवित्तिनिवृत्तिपरताविर्हात्र प्रयोजनपर्यवसायीति ब्रवाणी राजकुलवासिनः प्रवष्य कौलेन्यक्षुकुलाननुप्रवेभेन प्रयोजन्यन्यतां ब्रूते। एतदुक्तं भवति।

अर्थेसत्यले मिय्यालेऽनुदासीनलमाचपदार्थेसङ्गाव इत्यिकं दृश्यते ख-पुसके।

<sup>†</sup> नामत्रह्मीत ख०।

<sup>‡</sup> निष्टत्त्युपपत्तेरिति ख॰। चपपाठीऽयम्।

<sup>¶</sup> विशेषलेऽपीति ख॰, ग॰।

<sup>§</sup> की खेयक ला नुप्रविभेनित ख॰। की लेयक लाप्रविभेनित ग॰।

श्रनादिकम रूपाविद्यावेष्टनितरोहितपरावरतत्त्वयायात्यस्व अस्वरू-पावबोधानां देवासुर्गन्धविसिद्धविद्याधर्कितरिकम्पुरुषयचर्चः-पियाचमनुजपश्यक्तनिसरी सपत्रच गुल्म लता दूर्वी नां स्त्रीपुं नपुं-सक्सेट्भित्रानां चेत्रज्ञानां व्यवसित । धारकपोषकभी ग्यविशे-वाणां मुतानां खस्य चाविशेषेणा नुभवसमावे खरूपगुण-विभवचेष्टितर्नवधिकातिशयानन्दजनकं परं ब्रह्मास्तीति बोधयदेव वाक्यं प्रयोजनपर्यवसायि। प्रवृत्तिनिवृत्तिनिष्ठन्तु यावत् पुरुषार्थान्वयबीधं न प्रयोजन्रपर्यवसायि। एवस्रतं ब्रह्म कर्यं प्राप्तत इत्यपेचायाम् - ब्रह्मविदाप्नोति परम्, आत्मा-नमेव लोकसुपासीतिति वेदनादिगब्दै क्पासनं ब्रह्मप्राप्ता-पायतया विधीयते। यथा, खवैश्मनि निधिरस्तीति वाक्येन निधिसद्वावं चाला लगः सन् पद्यात्तदुपादाने च प्रयतते। यथा च, कश्चित् राजकुमारी बालकीड़ामको नरेन्द्रभवना-विकान्तो दुर्गाइष्टो | नष्ट इति राज्ञा ज्ञातः खयञ्चाज्ञात-पित्वः केनचित् दिजवर्येण विधितोऽधिगतवेदशास्तार्थः \*\* षीड्यवर्षः सर्वेत्रत्याणगुणाकरस्तिष्ठन्, पिता ते सर्वेलीकाधि-

<sup>\*</sup> खरूपबीधकानामिति क०, ग०।

<sup>†</sup> व्यवस्थितेति ग०।

<sup>‡</sup> विश्षेषेपिति ख॰। सन्दर्भविषद्वमेतत्।

<sup>¶</sup> चानन्दं जनयदिति ख॰।

<sup>§ —</sup> बीघनप्रयोजने ति खः। नितरामयुक्तमेतत्।

<sup>∥</sup> मार्गात् धष्ट इति ग०।

<sup>\*\*</sup> चित्रातवेदणाच इति ग०।

पितर्गामीर्योदार्यवासस्यमीयीस्वयीर्यये पराक्रमादि गणगणसम्पन्नः त्वामेव नष्टं पुत्रं दिदृद्धः पुरवरे तिष्ठतीति
केनचिद्रभियुक्ततमेन प्रयुक्तं वाक्यं य्रणोति चेत्, तदानीमेवाहं
तावत् जीवतः † पुत्रोऽस्मत्यिता च सर्वसम्पत्मम्ब इति निर्ततययहर्षसमन्वितो भवति । राजा च स्वपुत्रं जीवन्तमरीगमितमनोहरदर्यनं विदितसक्तवेद्यं युवा यवाससमस्तपुरुषार्थी
भवति । पश्चात् तावुभी ‡ सङ्गच्छेते चेति ॥

यत्पुनः, परिनिष्यत्रवसुगीचरस्य वाक्यस्य तज्ज्ञानमानेणापि प्रवाधपयवसानात् वालात्राद्युपक्कन्दनवाक्यवत् नार्धसद्भावे प्रामाण्डमिति। तदसत्। अर्थसद्भावामावे
निश्चिते ज्ञातीऽण्यर्थः प्रवाधाय न भवति। वालात्रादीनामप्यर्धसद्भावस्थान्येव इषीद्रात्पत्तः। तेषामेव तिस्मत्रिप
ज्ञाने विद्यमाने यद्यर्थाभावनिश्चयो जायेत, ततस्तदानीमेव
हषीदयो निवर्तरन्। औपनिषदेष्विप वाक्येपु ब्रह्मास्तिलतात्पर्याभावनिश्चये ब्रह्मज्ञाने सत्यिप प्रवाधपर्यवसानं न
स्थात्। ॥अतो, यतो वा दमानीत्यादि वाक्यमित्वल\*\*जग-

गामीयादार्घनीयीत्यवीर्थपरात्रमादीति ख॰ ।

<sup>ां</sup> ताविद्ति क-ख-पुस्तकयोः न पठाते।

<sup>ां</sup> पद्माद्भाविति खः।

<sup>¶</sup> वाक्यस्येति न दृश्यते ख-पुख्ये । लिपिकरप्रमाद रवाच वीजम् ।

<sup>§</sup> धानोत्रति ग० ।

<sup>||</sup> अत इति न पडति ख-पुस्तकम् ।

<sup>\*\*</sup> निखिलेति ख॰, ग॰।

देककारणं निरस्तनिखिलदोषगन्धं सर्वज्ञसत्यसंकत्यवाद्य-नन्तकत्वाणगुणाकरमनविधकातिययानन्दं \* ब्रह्मास्तीति बीधय-तीति सिद्यम्॥

# े दूचतेनी ग्रब्दम्॥ पू॥

(क) यतो वा इमानीत्यादिजगत्कारणवादि † वाक्यप्रतिपाद्यं सर्वज्ञं सत्यसंकल्पं सर्वप्रक्ति समस्त हेयप्रत्यनीक कल्याणगुणैकतानं

(क) सदेव सोम्येदमय खासीत्। तदे चत वक्त स्यां प्रजायेयेति कान्दोग्यवाकां विषयः। तन् पूर्वभावितया सक्त जप्रस्ता सारण-तया श्रूयमाणं सदिति वक्तु किं सांस्थोतां प्रधानमुत खनवधिकाति प्रयानन्दं ब्रह्मीत संग्रयः। तन् प्रधानमेव जग्रत्कारणं सत्पदवाचिमिति पूर्वपद्यः। इदं-ग्रव्दवाचस्य वियदादिकायस्य तत्परिणामभूतत्वात्। कार्यकारणयोद्यानन्यवेन प्रतिचादस्यान्योरिष खन्ययेनानुमानाकार-वाक्यवेद्यत्वत्। तथाहि। येनाश्रतं श्रुतं भवतीत्यादिना स्कविचानेन सर्वविचानं प्रतिचाय, यथा सोन्येकेन स्टित्यक्षेति दस्यानेन तद्याप्यादे। खिप च। रजःसन्त्ययोगात् तत्र क्रियाचानप्रतिमन्त्वस्य सम्भवात्, तदे चत वक्र स्थामिति गाणमीन्यां भवितुमहिति। तन्तेज स्वतेन्यादिगाणचणसाहचर्याच। खन्न राद्धान्तः। सदेव सोन्येदिमिति सच्छब्दवाचं नाचेतनं प्रधानम्। खपित्। सर्वचस्य स्वस्वसङ्ख्यलादिगुण-युक्तं परं ब्रह्मविति निच्चीयते। कुतः। तदे चत वक्र स्थामिति वक्र-भवनसङ्ख्यक्षिच्यानन्वयात्। खस्माकन्तु, चिद्विचक्तुग्ररीरतया विदिश्यस्य ब्रह्मण स्व कार्यकारणभविनान्वयात् न काचिदनपपितः।

<sup>\*</sup> गुणाकरानवधिकीति ख॰, ग॰।

<sup>†</sup> जगन्कारणवादीति ग-पुक्तके नीपसभ्यते।

अवद्य जिज्ञास्यिमित्युत्तम् । ददानी जगत्कारणवादिवाच्या-नामानुमानिकप्रधानादिपतिपादनानईतीच्यते—'ईचतेर्नाप्रव्द-मित्यादिना । ददमामायते क्यान्दोग्ये। सदेव सोम्येदमग्र ग्रामीत्, एकमेवादितीयं, तदैचत बहु स्थां प्रजायेयेति, तत्तेजोऽस्जतित्यादि । तत्र सन्दिद्यते, किं सच्छव्दवाचं जगत्-

किश्व। रजःसत्तहपतया कियाज्ञानग्रित्तसम्बन्धः प्रधानस्थेति यदुत्तम्।
तद्युत्तम्। चिगुणात्मिकायाः प्रकृतः तमःपार्थक्येन रजःसत्त्वयोगाः
भावात्। तमिस न्यरभूतेऽपि तद्र सम्भवति। सत्त्वादीनां गुणानां साम्याः
वस्था प्रकृतिरित्यक्षीकाराज्ञ। नचानुमानाकारमेतदाक्यं, हित्वनुपदेशात्।
तेव अन्यज्ञानेन अन्यज्ञानसम्भवपरिजिद्यीषया तु दृष्टान्तोपादानम्।
नच, सुख्येज्ञणसम्भवे गौणपरिप्रद्यो युत्तः। सदेवित्याद्यपक्रम्य, स
आत्मिति सच्छब्दवाच्यस्य आत्मग्रब्देन परामग्रदर्गनात्। रेतदात्म्यमिदं
सविमिति तेजःप्रस्तीनामपि तदात्मकत्वावगमात् तच न गौणमीचितिः
अवग्रम्। अपि तु, तेजःप्रस्तिग्रब्दैरिप तच्चरीरकं ब्रह्मैवाभिधीयते।
अनेन जीवेनानुप्रविग्र्य नामरूपे व्याकरवाणीति अवग्रात्। खतः परमेव

(स्वार्यस्त) न शब्दः श्रुतिः प्रमाणं यस्मिन्, तत् 'अशब्दम्' खानु-मानिकं सांख्यपरिकल्पितं प्रधानं 'न' जगल्तारणं सत्पदवाचं वस्तु। खिप तु, ब्रह्मीव चेतनम्। कुतः। 'ई द्यतेः' कारणस्य द्वित्वत्वश्रव-णात्। तदे द्यत बज्ज स्थां प्रजायियेति श्रुतेः। द्वेत्वणं नाम पर्यालोचनम्, ख्यथवसाय दति यावत्। तस्य चेतनासाधारणधर्मत्वेन खचेतने प्रधाने खसम्भवात्। ॥॥

<sup>\*</sup> कल्याणैकत।निमिति ग०।

कारणं परोक्तमानुमानिकं प्रधानम्, उत उक्तलचणं अब्रोति। किं प्राप्तं, प्रधानमिति। कुतः, सदेव सीम्येदमय श्रासीदेक-मेवा दितीय मिती दं- यन्दवा चस्य चितनभी गयभृतस्य सत्तर्ज-स्तमीमयस्य वियदादिनानारूपविकारावस्यस्य वस्तुनः कारणा-वस्यां वदति। कारणभूतद्रव्यस्यावस्यान्तरापत्तिरेव हि कार्यता। अती यद्रयं यत्स्रभावञ्च कार्यावसं, तत्स्रभावं † तदेव द्रयं कारणावस्यम्। सत्त्वरजस्तमोमयच कार्य-मिति। गुणसाम्यावस्यं प्रधानमेव हि ‡ कारणं, तदेवीप-संहतसकलविशेषं सन्माविसिति सदैव सोम्येदमय त्रासीदैक-मेवेत्यभिधीयते। तत एव च कायकारणयोरनचलम्। तथा सत्येकविज्ञानेन सर्वविज्ञानप्रतिज्ञीपपत्तिः। त्रन्यथा, यथा सोमैकेन सत्या है नियादि सत्या खत्त्वाय दृष्टान्तदार्धान्त-कयोर्वेरूप्यञ्चेति जगत्कारणवादिवाक्येन महर्षिणा कपि-लेनोक्तं प्रधानमेव प्रतिपाद्यते। प्रतिज्ञादृष्टान्तरूपेणानुमान-वेषमेवेदं वाकामिति सच्चन्दवाचमानुमानिकमित्देवं प्राप्तेsिमधीयते—'द्रेचतेर्नायव्हिमति। यिसान् शब्द एव प्रमाणं न भवति, तद्यब्दमानुमानिकं प्रधानमित्यर्थः। 'न' तज्जगत्-कारणवादिवाक्यप्रतिपाद्यम्। कुतः, 'ईचतैः'। सच्छब्दवाच्य-सम्बन्धिव्यापारविशेषाभिधायिन ई चतिर्धाती: अवणात्। तदै-चत बहु स्था प्रजायेयेति। देचएक्रियायोग चाचेतने प्रधाने न

<sup>\*</sup> लचणमेविति ख॰।

<sup>†</sup> तत्स्वभावस्य मिति ग०।

<sup>‡</sup> प्रधानमेव कारणिमिति ख॰, ग॰।

समावित । अत र्रेट्येचणचम अवितिष्ठिष एव धर्वतः सर्व-श्रतिः पुरुषोत्तमः सच्छन्दाभिष्ठेयः । तथा च सर्वेष्विप स्टि-प्रकरणेषु रेचापूर्विकेव स्टिः प्रतीयते । स ऐचत लोकान-स्जा † दति, स दमां सोकानस्जत, स रेचा चक्रे, स प्राण-मस्जतेस्यादिषु॥

ननु च, कार्यानुगुणनैव कारणेन भवितव्यम्। सत्यम्। सर्व-कार्यानुगुण एव सर्वज्ञः सर्वयिक्तिः सत्यसंकल्यः पुरुषीत्तमः स्ट्याचिद्विद्वसुग्ररीरकः। यथाइ,—

परास्य प्रिक्तिविधैव श्रूयते स्वाभाविकी ज्ञानवलिक्रया च।

यः सर्वज्ञः सर्वविद् यस्य ज्ञानमयं तपः। यसायतं गरीरम्, यस्य मृत्युः गरीरम्, एष सर्वभूतान्तरात्मा श्रपहतपाप्मित्यादि। तदेतत्, न विज्ञचणत्वादित्यादिषु प्रतिपादिययते। श्रतः सृष्टिवाक्यानि न प्रधानप्रतिपादनयोग्यानीत्युच्यते। वसुविरोध-स्तत्वेव परिहरिष्यते॥

यत्त्रं, प्रतिचाद्दशन्तयोगादनुमानक्ष्पमेवेदं वाक्यमिति। तद्सत्। चेलनुपादानात् ‡। येनायुतं युतमित्येकविचानेन सर्वविचाने प्रतिपिपादियिषिते शिसवीत्मना तदसमावं मन्वा-

<sup>\*</sup> इंड्रेंचणवादीति खः।

<sup>†</sup> चरजतित खः।

<sup>‡</sup> हेलनुवादादिति गव। अयुक्तमेतत्।

<sup>¶</sup> एकविज्ञाने प्रतिपिधाद्यिषिते इति खः। लिपिकरप्रमाद्विज्ञभणमिदम्।

नस्य श्वेतकेतोः तत्मभवमात्रप्रदर्भनाय हि दृष्टान्तोपादानम्। द्वित्यादि । अवणादेव हि अनुमानगन्धाभावोऽवगतः॥

यय स्थान चेतनगतमुख्यमोचणिमहोचते। त्रिप तु प्रधान-गतं गौणमौचणम्। तत्तेज ऐचत, ता त्राप ऐचन्तेति गौण-चणसाहचर्यात्। भवति च अचेतनिष्विप चेतनधर्मापचारः। यथा, वृष्टिप्रतीचाः प्रालयः, वर्षेण बीजं प्रतिस्च हर्षेति। अतो गौणमौचणिमतीमामाश्रद्धामनुभाष्य परिहरति।

# गौणस्नाताग्रव्हात्॥ ६॥

(ख) यदुक्तं गौणिचणसाइचर्यात् सतोऽपीचणव्यपदेयः, सर्ग-नियत पूर्वावस्थाभिप्रायो 'गौण' इति । तन्न । ऐतदात्यमिदं

<sup>(</sup>ग) प्रपतनासमं नूनमानच्य, नूनं पिपितिष्ठती खचतने ऽपि चेतनवरुपचार्द्यनेन, तत्तेज रेच्चते खाद्यचे तनगतगा गाप्य व्यसाह चर्ये ग्रां च, तरैचति खं में चति प्रयोगो 'गाय' इति 'चेत्'। 'न'। कस्मात्। 'खात्मप्रव्यात्'। सदेव सो स्वेदमय चासी दिख्य कस्य, रेतदालयमिदं सवें,
तत्म खं, स चात्मिति सच्चव्यवाच स्थात्म प्रव्येन पराम प्रदर्भनात्। निहः
चेतनं श्वेतकेतुं प्रति चचेतनप्रधानस्थात्म वेगेपदे प्रः सम्भवति। नूजं
पिपितिष्ठती खादी तु संप्रयस्थानवात् युत्तं गौ गायत्म । प्रकृते तु गौ ग्रामसुख्ययोगी गास्य नितरां जवन्यत्वेन संप्रयाभावात्। ६॥

<sup>\*</sup> मला तस्येति खः।

<sup>†</sup> ऐचत रूत्यादीति ख॰।

<sup>‡</sup> वर्षेण वातं प्रतिसिञ्जहीर्षतीति खल। खपपाठीऽयम्।

ण नियमनेति ख॰।

सर्वं, तत्स्रःं, स आसित सच्छव्दप्रतिपादितस्यासप्रवेन व्यप-देशात्। एतदुक्तं भवति। ऐतदाक्यिमदं सर्वं, तत्सव्यं, स आसित चेतनाचेतनासकप्रपञ्चोद्देशेन, स आसिव्यास्मवीप-देशोऽयं नाचेतने प्रधाने सङ्गच्छत इति। अतस्तेजोऽवन्नानामिप परमास्मवासेति तेजः प्रस्तयोऽपि शब्दाः परमास्मन एव वाचनाः। तथा हि, इन्ताइमिमास्तिस्नो देवता अनेन जीवे-नासनानुप्रविश्य नामरूपे व्याकरवाणीति परमासानुप्रविशा-देव तेजः प्रस्तीनां वस्तुतं \* तत्त्रनामभाक्तचिति, तत्तेज ऐचत, ता आप ऐचन्तेव्यपि मुख्य एव ईच्चणव्यपदेशः। अतः साइ-चर्यादिप तद्चतेव्यत्र गौणवाग्रङ्गा दूरी। स्नारितेति स्नाभि-प्रायः॥

इतस न प्रधानं सच्छव्दप्रतिपाद्यम्।

### तिन्नष्य मोचोपदेशात्॥ ७॥

(क) मुमुचोः खेतकेतोः तत्त्वममीति । सदालकत्वानुसन्धान-मुपदिष्य तिनष्ठस्य, तस्य तावदेव चिरं यावन विमोच्छे, अय सम्पत्मा १ इति यरीरपातमात्रान्तरायी ब्रह्मसम्पत्तिलच्णा

<sup>(</sup>क) तस्मिन् सहूपे कारणे 'निष्ठा—भिक्तिरूपापनं चानं यस्य, तस्य 'मोच उपदिखते। तस्य तावदेव चिरं यावन विमोच्से, खय सम्पत्स्य-

<sup>\*</sup> वस्तुन्तरिमिति खः। चसमीचीनमेतत्।

<sup>†</sup> द्रत उत्सारितेति खः।

<sup>‡</sup> तदासकीत ख॰।

<sup>¶</sup> विमोच्चेत सम्पत्मेत्रतेति ग०। चसाम्प्रदायिकीऽयं पाठः।

मोच द्रख्रपदियति। यदि च प्रधानमचेतनं कारणमुपदिखेत,
तदाः तदालकलानुसन्धानस्य मोचं साधनलोपदेयो नोपपद्यते। यथा अतुरिक्तंक्षोके पुरुषो भवति तथेतः प्रत्य
भवतीति तिन्नष्ठस्याचेतनसम्पत्तिरेव स्थात्। नच मातापित्रसद्द्येभ्योऽपि वत्सलतरं यास्त्रमेवं विधतापत्रयाभिद्दतिः
हेतुभूतामचित्सम्पत्तिमुपदियति। प्रधानकारणवादिनोऽपि हि
तथा प्रधाननिष्ठस्य मोचं नाभ्युपगच्छिन्तः॥

द्रतस्य न प्रधानम्।

#### हेयलावचनाच ॥ ८॥

(क) यदि प्रधानमेव कारणं सच्छव्दाभिहितं भवेत्। तदा मुमुचोः खेतकेतोस्तदात्मकलं मोचविरोधिवाडेयवेनोप-

इति श्रुतेः । खतः, सच्छब्दाभिहितं न प्रधानम् । खिष तु, परमेव ब्रह्म । यदि चेतनं सुसुचुं श्रेतनेतुं प्रति खचेतनं नारणसुपदिग्रित, तदा तत्त्व-मसीति सदात्मनतया प्रव्यगात्मानुसन्धानस्य मोच्चसाधनवीपदेशो नोप-पद्यते । खन्यथा, खचेतनापत्तिरेव मोच्चः स्थात् । प्रधाननारणवादिना-मिष तिव्रस्य मोच्चो नाभिमतः, व्याच्यवादिति भावः । ७ ।

(क) यदि अचेतनं प्रधानमेवाच कारणतया विविच्चतं स्थात्। तर्हि, तस्य मोच्चविरोधिलात् तन्निष्ठावारणाय सुसुच्चं श्वेतकेतुं प्रति 'हेयल-

<sup>\*</sup> नदेति ख-पुस्तके नीपस्थम्।

<sup>†</sup> मीचमाधनस्थेति ख॰।

<sup>‡</sup> तयाभिइतेति ख॰, ग॰ |

<sup>¶</sup> सदाताकलिमिति ख॰।

देश्वं स्थात्। नच तत् क्रियते। प्रत्युतीपादेयत्नेन, तत्त-मसि, तस्य तावदेव चिरमित्युपदिस्थते॥

इतस न प्रधानम्।

### प्रतिज्ञाविरोधात्॥ १॥

(क) प्रधानकारणते प्रतिज्ञाविरोध्य भवति। वाक्योपक्रमे द्येकविज्ञानेन सर्वविज्ञानं प्रतिज्ञातम्। तच कार्यकारणयोरनन्यत्नेन कारणभूतसिज्ञानात् तक्षार्यभूतसचेतनप्रपचय्य ज्ञाततयैवोपपादनीयम्। तन्तु प्रधानकारणत्वे चेतनवर्गस्य
प्रधानकार्यत्वाभावात् प्रधानविज्ञानेन चेतनवर्गविज्ञानासिद्धेविक्थिते॥

इतस् न प्रधानम्।

#### खाप्ययात्॥ १०॥

(ख) तदेव सच्छब्दवाचं प्रक्तत्याइ। स्त्रान्तं मे सीम्य विजानीहीति, यचैतत्पुरुषः स्विपिति नाम, सता सीम्य तदा सम्पनी

मेव श्रुत्या उचित। नच तथीचते। प्रत्युत, तत्त्वमित श्वेतनेतो इति मोचसाधनतया तस्य ध्येयत्वमेवाच उचते। ततः 'च' न प्रधानिति युक्तम्। ८॥

- (क) प्रधानकारणवादे, येनाश्रुतं श्रुतं भवतीत्यादिकारणविज्ञानेन चिदचिन्मिश्रक्षत्स्वकार्यविज्ञानप्रतिज्ञा च विकथ्यते । चेतनवर्गस्य प्रधान-कार्यत्वाभाविन तज्ज्ञानिन तज्ज्ञानासम्भवात् न प्रधानं कारणम् ॥ ६॥
  - (ख) खप्रान्तं में सोम्य विजानी हीति, खमपीतो भवति, सता सोम्य

<sup>\*</sup> चिद्विज्ञानादिति खः। अग्रह्मेतत्।

भवति, समपीतो भवति, तसारेनं स्विपतीत्याचचते, सं ह्यपीतो भवतीति सुषुतं जीवं सता सम्पनं स्वमपीतः स्वस्मिन् प्रतीन द्रित व्यपदियति। प्रत्यय स्वतार्णे \* त्यः। नचाचेतनं प्रधानं चेतनस्य जीवस्य कारणं भवति। स्वमपीतो भवति, यालानमेव जीवोऽपीतो भवतीत्यर्थः। चिद्वसुप्ररीरकं तदाल-भृतं ब्रह्मैव जीवप्रव्देनाभिधीयत द्रित ‡। नामरूपव्याकरण-श्रुत्योक्तं तज्जीवप्रव्देनाभिधीयत द्रित ‡। नामरूपव्याकरण-श्रुत्योक्तं तज्जीवप्रव्दाभिधेयं ब्रह्म सुषुप्तिकालेऽपि प्रत्ययकाल द्रव नामरूपपरिष्वङ्गाभावात् केवलसच्छव्दाभिधेयमिति, सता सोम्य तदा सम्पन्नो भवति, स्वमपीतो भवतीत्यच्यते। तथा समानप्रकरणे नामरूपविभाग परिष्वङ्गाभावेन प्राच्चेनव परिष्वङ्गात् प्राच्चेनात्मना संपरिष्वक्तो न बाद्यं किञ्चन वेद नान्तरित्यच्यते । श्रामोचात् ॥ जीवस्य नामरूपपरिष्वङ्गादेव

तदा सम्प्रज्ञो भवतीत्यादिभिः सुषुप्तस्य जीवस्य 'खाप्ययः—खकारणे जयः स्यूयते। प्रधानस्य कारणले जयस्य तिर्विषधेत । प्रधानस्य जीवकारणला-भावात् ॥ १०॥

<sup>\*</sup> कारणे खय द्ति ख॰।

<sup>†</sup> अहोति कं, खः।

<sup>ं</sup> र् द्ति-शब्दः ख-पुक्षके नीपलभ्यते ।

श विभागिति न पठति ग-पुस्तकम्।

<sup>॥</sup> जामीचिमिति ख॰।

हि स्वयितिरिक्तविषयद्यानीद्यः। सुषुप्तिकालेऽपि \* नामरूपे विद्याय सता सम्परिष्वकाः पुनर्पि जायद्द्रयायां नामरूपे परिष्वच्य तत्तवामरूपा भवन्तीति खुत्यन्तरे स्पष्टमिभधीयते। यदा सुषुप्तः स्वप्नं न कथचन प्रस्थति, अथास्मिन् प्राण एव स्वेकधाः भवति, तस्माद्दा एतस्मा दात्मनः प्राणा यथान्यतनं विप्रतिष्ठन्ते, यथा ते दृष्ट व्याघ्रो वा सिंदो वा वको वा वराहो ह वा दंशो वा मश्को वा यद्यद्भवति ॥, तथा तथा भवतीति च। तथा \*\*, सुषुप्तं जीवं प्राच्चेनात्मना संपरिष्वक दृति च वदति। तस्मात् सच्चेन्द्रवाचं परं ब्रह्म सर्वचः पर्मिन्यरः पुरुषोत्तम एव। तदाह वृत्तिकारः—सता सोम्य तदा सम्पन्नो भवतीति सम्पच्यसम्पत्तिभ्यामेतद्ध्यवसीयते। प्राच्चेनातमा सम्परिष्वक दृति चाहिति॥

दत्य न प्रधानम्।

# गतिसामान्यात्॥ ११॥

(क) आला वा इदमेक एवाय आसीत्, नान्यत्किञ्चन

(क) तसादा रतसादात्मन आकाराः सम्भूतस्तथा यः सर्वेचः सर्वे-

<sup>\*</sup> अपीति न द्याते ख-पुस्तके। अपि हीति ग०।

<sup>†</sup> यथिति खः। चमाम्प्रदायिकीऽयं पाठः।

<sup>‡</sup> एवैकधिति ख०, ग०।

<sup>¶</sup> एतसादिति ग-पुलके नीपलभ्यते ।

<sup>§</sup> वाराइ द्ति कः, खः।

<sup>॥</sup> यद्यद्भवन्ति, तथा तथा भवन्तीति खः।

<sup>\*\*</sup> यधीत खः।

मिषत्, स ऐचत लोकान्न सजा दति, स दमां लोकान सजत,
तसाद्दा एतसादालन आका्यः सभूत आका्यादायुर्वायोरिग्नरग्नेरापः अद्भाः पृथिवी, तस्य च वा एतस्य महतो भूतस्य
निख्तिसतमेतत् यदृग्वेद द्रत्यादिसृष्टिवाक्यानां या 'गतिः—
प्रवृत्तिस्तत्'सामान्यात्'—तसमानार्थलात् अस्य तेषु सर्वेषु
सर्वेष्वरः कारणमवगम्यते । तस्माद्वापि सर्वेष्वरः कारणमिति निश्चीयते ॥

इतच न प्रधानम्।

#### श्रुतवाच॥ १२॥

(क) 'श्रुतमेवमस्या मुपनिषदि। श्रस्य सच्छब्दवाचस्यात्म-त्वेन नामरूपयोर्व्याकर त्वं सर्वज्ञतं सर्वश्रक्तित्वं सर्वाधारत्वमप-हतपामत्वादिकं सत्यकामत्वं सत्यसङ्गल्यत्व श्रुवानेन जीवेनात्म-

वित्, तसादितसान्नामरूपमन्न जायते। द्रवाद्युपनिषदाक्येष सवैजैव चेतनैककारणत्वस्य 'गतेः—अवगमादस्यापि 'सामान्यात्'—तत्समानार्थ-त्वाचितनं ब्रह्मेव कारणत्या प्रतिपाद्यते। निह्न तार्किकाणामिव वेदान्त-प्रास्त्रस्य भिन्ना कारणावगतिः। यया प्रधानस्यापि कचित् कारणत्वं वक्तं प्रकीत ॥११॥

(क) चासामिव उपनिषदि, सक्कब्दवाचपरमेश्वरस्थेव, चात्मन रवेदं सर्वेमियात्मत्वेन सर्वेकारणतस्य 'श्रुतत्वात्'। 'च' प्रब्दादुपनिषदन्तरेऽपि,

<sup>\*</sup> र्श्वर र्ति ख॰।

<sup>†</sup> अतमेव द्यासामिति खः। अतमेवं द्यासामिति गः।

<sup>‡</sup> नामरूपव्याकरलिमिति ख॰।

<sup>¶</sup> सत्यसङ्क्पलिमिन सन्यते ग-पुचके।

नानुप्रविश्व नामरूपे व्याकरवाणि, समूलाः सोम्येमाः सर्वाः प्रजाः सदायतनाः सत्प्रतिष्ठाः, ऐतदात्त्यमिदं सर्वः, तस्त्यः, स आता, यचास्येद्वास्ति यच नास्ति सर्वः तदस्मिन् समाहितम्, तस्मिन् कामाः समाहिताः, एष आत्मा अपहतपापा विजरी विमृत्यः विभोकोऽविजिवसोऽपिपासः सत्यकामः सत्यसंकल्प दति। तथा च श्रुत्यन्तराणि।

न तस्य कियत् पतिरस्ति लोके न चेित्रता नैव च तस्य लिङ्गम्। स कारणं करणाधिपाधिपो नचास्य कि चिज्जिनिता नचाधिपः॥ सर्वाणि रूपाणि विचिन्त्य धीरो नामानि क्रलाभिवदन् यदास्ते।

अन्तःप्रविष्टः ग्रास्ता जनानां, सर्वासा, विश्वासानं परायणं पतिं विश्वस्थासेखरं, ग्राखतं ग्रिवमच्यतम्।

> यच किञ्चिज्ञगत्यस्मिन् दृश्यते यूयतेऽपि वा। अन्तर्विच्च तसर्वे व्याप नारायणः स्थितः॥

एष सवभूतान्तरात्मापहतपामा दिव्यो देव एको नारायण

स नारणं नरणाधिपाधिप रत्यादिना तथे वश्रवणादिष । खतः, सदेव सोम्येदिमित्यादिनगत्नारणवादिवेदान्तवाक्यवेद्यं न प्रधानम् । निन्तु सर्वेद्यः सर्वेश्वितः समस्त्रनस्थाणगुणानरः पुष्योत्तम एव परं ब्रह्मीति सिद्धम् । एतेन जिच्चास्थस्य ब्रह्मणः पारमाधिनमुखेन्तित्वत्वादिगुणयोगित्वादेः श्रुतिमुखेन प्रतिपादितत्वात् प्रधाननारणवाद रव निर्विशेषि चिन्माचब्रह्म-वादोरिप स्वन्नारेण निरस्त रित वेदित्यम् ॥१२ । एव निखिलजगरेककारणिमित्यादीनि। तसाज्जगत्कारणवादि-वाक्यं न अप्रधानप्रतिपादनयोग्यम्। अतः सर्वेज्ञः सर्वप्रक्तिः सर्वेष्वरः निरस्तसमस्तदोषगन्धोऽनवधिकातिप्रयासंख्येयकच्याण-गुणगणमहाणेवः। पुरुषोत्तमो नारायण एव निखिलजगरेक-कारणं जिज्ञास्यं ब्रह्मोति स्थितम्॥

यत एव निर्विशेषचिकात्रब्रह्मवारोऽिष स्तकारेण याभिः श्वितिम् निरस्ते विदितयः। पारमाधिक मुखे चणादिगुण-योगि जिज्ञास्यं ब्रह्मित स्थापनात्। निर्विशेषवारे हि साचित्वमप्यपारमार्थिकम्। वेदान्तविद्यं ब्रह्म च जिज्ञास्यतया प्रतिज्ञातम् । तच चेतनमिती चतेनां शब्दमित्यादिभिः स्विः प्रतिचाति। चेतनत्वं नाम चेतन्यगुणयोगः। यत देचणगुण-विरिच्छिः प्रधानतुष्यत्वमेव। किञ्च, निर्विशेषप्रकाशमावब्रह्मवारे तस्य प्रकाशव्यमिष दुरुपपादम् ॥ प्रकाशो हि नाम \*\* स्वस्य परस्य च यव हारयोगयतामापादयन् वस्तुविशेषः। निर्विशेषस्य वस्तुनस्तदुभयरूपत्वाभावात् घटादिवदिचत्वमेव। तदु-भयरूपत्वाभावेऽिष तत् च मत्वमत्वमस्तीति चेत्, न। तत् च मत्वं हि तसामस्यमेव। सामर्थयगुणयोगे हि निर्विशेषवादः परित्यक्तः

<sup>\*</sup> प्रधानादीति ग॰ I

<sup>†</sup> गुण्महार्णेव इति ग०।

<sup>‡</sup> स्वकारेणाभिहितश्रुतिभिरिति ख॰।

<sup>¶</sup> पारमार्थिकमिति ख॰। पाठीऽयं नास्रभ्यं रीचते।

<sup>§</sup> प्रतिज्ञातश्वीत ख॰, ग॰।

<sup>||</sup> दुवपपाद्यमिति ख॰ |

<sup>\*\*</sup> नामेत्यत तावदिति पठति ख-पुखकम्।

स्थात्। अय श्रुतिप्रामाखादयमेको विशेषोऽभुपगम्यत द्दति चेत्। हन्त ति ति एव सर्वज्ञताः सर्वप्रक्तित्वं सर्वेश्वरतं त्रेष्ठितं स्वार्थिय विशेषवात् प्रविश्वरतं त्रेष्ठितं स्वार्थिय स्वार्थिय स्विश्वरतं त्रेष्ठितं स्वार्थिय स्वार्थिय स्वार्थिय स्वार्थिय स्विश्वरतं स्वार्थिय स्वार्य स्वार्थिय स्वार्थिय स्वार्य स्वार्य स्वार्थिय स्वार्थिय स्वार्य स्वार्य स्व

एवं जिज्ञास्यस्य शतस्य ब्रह्मण्येतनभोग्यभूतजड्रूपसत्त-रजसमोमयप्रधानात् व्यावृत्तिरुक्ता । द्रदानीं कर्मवस्थात् चिगु-णासकप्रकृतिसंसर्गनिमित्तनानाविधानन्तदुः खसागरिनमज्जनेना-ग्रहात् ग्रहाच प्रत्यगासनोऽन्यविखिल्ड्यप्रत्यनीकं निर्तिभ्रया-नन्दं ब्रह्मीति प्रतिपाद्यते ।

#### म्रानन्दमयोऽभ्यासात्॥ १३॥

(क) तैत्तिरीया अधीयते। स वा एष पुरुषीऽनरसमय इति

(क) तै तिरीयके, तसादा एतसादात्मनः चाकाणः सम्भूत इति प्रक्राय, तसादा एतसादिचानमयादन्योश्नर चात्मा चानन्दमयक्तेनेष

<sup>\*</sup> धर्वमत्ति ख॰।

<sup>†</sup> शित्तिविशेषलचेति खः। च्यमीचीनमेतत्।

<sup>‡ —</sup>खानुभवाः सविशेषगीचरा द्रति ग०।

<sup>¶</sup> जिज्ञासितस्येति ख॰। जिज्ञासितयस्येति ग०।

प्रकत्य, तसाद्वा एतसादिज्ञानमयादन्योऽन्तर आत्मा आनन्द-मय इति । तत्र सन्देहः । किमयमानन्दमयी बन्धमीचभागिनः प्रत्यगात्मनी जीवशब्दाभिलपनीयादन्यः परमात्मा, उत स

पूर्णे इत्यन नगलारगतया अवगत आनन्दमयग्रब्दवाचः किं प्रत्यागात्मा, उत परमात्मेति संग्रयः। प्रवागात्मेति पूर्वः पद्धः। कुतः। तस्यैव रव शारीर खातीलानन्दमयस्य शरीरसम्बन्धित्रश्रवणात्। तच प्रत्यात्मन-एव युक्तम्। अवमयादिगौषार्थेपवाहपतितत्वाच। तस्य चेतनत्वेन हेचा-पूर्विका च स्टिरप्युपपद्यते । किञ्च । खन्नमयप्राणमयमनोमयविज्ञानमया-नन्दमया मे स्थानतामिति स्रुतान्तरे चानन्दमयसा ग्रोधालस्रवणात्। निवयुद्धस्य परमात्मनः भीध्यवासम्भवात्। स्रव राद्धानः। स्रानन्द-मयः परमातमा । कुतः। यदीष चाकाप्र चानन्दो न स्थात्, रुष ह्यवानन्दयति, आनन्दा ब्रह्मीत यजानादिलादिना तजैवानन्दम्ब्द्स वज्जवला १ भ्यस्यमानलात्। सैघानन्दस्य मीमांसा भवती व्यारम्य, चानन्दं ब्रह्मणा विदान् नं विभेति कुतस्वेग्यन्तस्य वाक्यस्य ब्रह्मानन्दे रव निर्ति-भ्यायापरिमितत्वप्रतिपादनेन समाप्तिदभेनाच । भारीरात्मत्वच परमात्मन एव। यस्य एथिवी प्ररीरमिळारभ्य एव सवैभूतान्तरात्माप इतपापीति सर्वेष्वपि खन्नमयादिषु नियन्तृतिन तसा वर्तमानतात्। खानन्दमये तु, तस्येष एव शारीर चाता यः पूर्वस्येति निर्देशस्तस्य चनन्यातालं प्रदर्श-चात्मान्तरानिर भात्। नाप्यन्नमयादिगौ । याच प्रवाहपतितलात् तस्यापि गौ। यत्नं निर्योतुं प्रकाम्। तस्य सर्वान्तरत्नेन सर्वपरत्नेन च प्रति-पादितलात्। श्रधनामित्रस्य प्रसाधनामित्रर्थः। स्रतः नगलार्यतया निद्य घानन्दमयः परमात्मेति सिद्धम् । १। १। च॰ ६॥

(स्त्रवार्धे सु ।) प्रधानाद्यै न्तरभूतस्य प्रत्यगात्मनश्चेतनस्य देवाग-योगसम्भवेऽपि बन्धमोत्तमःशिनस्तस्य न श्वानन्दमयशब्दवाश्चलं जगलार- एवेति । किं युनं, प्रत्यगासेति । कुतः । तस्य एष एव प्रारीर

\* आसित्यानन्दमयस्य प्रारीरत्वश्रवणात् । प्रारीरो हि प्ररीरसम्बन्धी जीवाला । ननु च जगत्कारणत्या प्रतिपादितस्य
ब्रह्मणः सुखप्रतिपत्यर्थमत्रमयादीननुक्रस्य तदेव जगत्कारणः
मानन्दमय द्रत्युपद्ग्रित । जगत्कारणञ्च, तदैचतिति श्रवणात्
सर्वञ्चः सर्वेश्वर द्रत्युक्तम् । सत्यसुक्तम् । सतु जीवान्नातिरिच्यते । अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्व नामरूपे व्याकरवाणि, तत्त्वमिन्दि श्वेतकतेतो द्रति कारणतया निर्दिष्टस्य जीवसामानाधिकरण्वनिर्देशात् । सामानाधिकरण्यं हि एकत्वप्रतिपादनपरम् । यथा, सीऽयं देवदत्त द्रत्यादी । देचापूर्विका च स्वष्टिचेतनस्य जीवस्योपपद्यत एव । श्रतो ब्रह्मविदाप्नोति परमिति
जीवस्याचित्यंसगेवियुक्तं स्वरूपं प्रायतयोपकान्तमानन्दमय प्रत्यादिस्थते । अचिद्वियुक्तस्य । स्वरूपप्राप्तिरेव हि मोचः । न ह वै

णलञ्चिति निर्णीयते । 'ञानन्दमय'- प्रव्दनिर्दिष्ट ञ्चाकाणादिजगत्कारणभूतः प्रयातमने । प्रयानिकारः परमात्मेव । कुतः । 'चन्धासात्' । तत्रैव ञानन्द- प्रव्यस्य बज्जक्रत्वे । स्यको मानुष ञ्चानन्दक्ते ये प्रत- मित्यस्यानन्दस्य च निर्दतिष्यव्वापरिमितत्वप्रतीतिबन्तत् प्रत्यागात्मन्य- सम्मावितत्वेन तदिति स्यातमन्येव सम्भवात् ॥ १२॥

<sup>\*</sup> श्रीर द्ति ख॰। चयुक्तमीतत्।

<sup>†</sup> ईचितिश्रवणादिति ख०।

<sup>‡</sup> तत्त्वमधीति कारणतयिति ग०।

<sup>¶</sup> उपकान्तमानन्दमय द्त्यं शः ख-ग-पुखकयोनीपसभ्यते ।

<sup>§</sup> चिविदयुत्ताखरूपस्थिति ख॰, ग॰।

१ अध्याये।

सगरीरस्य सतः प्रियाप्रिययोरपहितरस्ति । ग्रग्नरीरं वाव सन्तं न प्रियाप्रिये स्थ्रप्त इति । ग्रतो जीवस्याविद्याविद्युत्तं स्वरूपं प्राप्यतया प्रक्रान्तमानन्दमय इत्युपिद्स्यते । तथा हि, ग्राखान्द्रस्यायेनात्मस्वरूपं द्र्ययितुमन्नमयः पुरुषः इति प्रथमं ग्ररीरं निर्दिश्य तदन्तरभूतं तस्य धारकं पञ्चहित्तप्राणं तस्याप्यन्तरभूतं मनः, \* तदन्तरभूताञ्च बृद्धं, प्राण्मयो मनोमयो विज्ञानमय इति तत्र तत्र बुद्धावतरणक्रमण निर्दिश्य सर्वान्तरभूतं जीवात्मानम्, ग्रन्थोऽन्तर ग्रात्मानन्दमय इत्यपिद्स्य, त्रन्तरात्म-परम्परां समापयति । त्रतो जीवात्मस्वरूपमेव न वृद्धाविद्यप्ती-तीति प्रकान्तं ब्रह्म तदेवानन्दमय इत्यपिद्ष्यिनिति निञ्चीयते ॥

नन्, ब्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठित्यानन्दमयादन्यत् ब्रह्मिति प्रतीयते।
नैवम्। ब्रह्मेव खल्लमाविशिषेण् पुरुषविधलकृपितं प्रिरःपचपुच्छकृपेण व्यपदिष्यते। यथान्नमयो दे एव खल्लादनितिरित्तखावयवैरिव, तस्येदमेव शिर दत्यादिना शिरःपचपुच्छा
अवयवतयाई निद्शिताः। तथा आनन्दमयं ब्रह्मापि खल्लादनिरिक्तैः प्रियादिभिनिद्शितम्॥। तवावयवलेन कृपि-

<sup>\*</sup> तदन्तरभूतं मन दति ख-पुस्तके लिपिकरप्रमादात् पतितिमित्यवगन्तव्यम्। ग-पुस्तकन् सर्वेच अन्तरशब्दस्थाने अन्तरिति पठिति।

<sup>†</sup> जीवात्मा खरूपिमति गः।

<sup>‡</sup> खभावविश्षेषेषित ख०, ग०।

<sup>¶</sup> पुरुषविधनिरूपितसिति ख॰।—खरूपितसिति ग॰। पूर्वेत ममीचीनतया न
प्रतिभाति ।

<sup>§</sup> पुच्छवन्तरोति खः। पुच्छपचवन्तरोति गः।

<sup>||</sup> दर्शितमिति ख॰।

तानां प्रियमोदप्रमोदानन्दानामात्रयतया अखण्ड \*मानन्दमयं त्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठे त्युच्यते । यदि चानन्दमयादन्यत् ब्रह्माभिविष्यत् । तस्माद्दा एतस्मादानन्दमयादन्योऽन्तर् आसा ब्रह्मे त्यपि निरदेच्यत् । नचैवं निर्दिश्यते । एतदुक्तं भवति । ब्रह्म-विदाप्नोति परिमिति प्रक्रान्तं ब्रह्मे, सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मेति चच्चतः सक्तेतर्व्यावन्ताकारं प्रतिपाद्य तदेव ‡, तस्माद्दा एतस्मादासन द्रव्यास्मयन्देन निर्दिश्य तस्य सर्वान्तरासकत्वेना सत्यं व्यच्चयद्वासम्मयादिषु तत्तदन्तरासकत्वेन किर्दि-ष्टान् प्राण्मयादीनितक्रस्यान्योऽन्तर् आसा आनन्दमय द्रव्यास-प्रच्देन निर्देप्रमानन्दमये समापयति । श्रतः, आस्मप्रच्देन प्रक्रान्तं ब्रह्मानन्दमये समापयति । श्रतः, आस्मप्रच्देन प्रक्रान्तं ब्रह्मानन्दमयमिति निञ्चीयत द्रति॥॥

ननु च, ब्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठेत्युक्ता,— असन्नेव स भवति असट्ब्रह्मीति वेद चेत्। अस्ति ब्रह्मीति चेद्वेद सन्तमेनं ततो विदुः॥

द्ति ब्रह्मज्ञानाज्ञानाभ्यामात्मनः सज्ञावासज्ञावी दर्शयित, नानन्दमयज्ञानाज्ञानाभ्याम्। न चानन्दमयस्य प्रियमोदादि-रूपेण सर्वलोकविदितस्य सज्ञावासज्ञावज्ञानाज्ञानग्रङ्गा \*\* युक्ता।

<sup>\*</sup> चखाानन्दमयमिति खः।

<sup>†</sup> इतरदे चतिति ख॰। नितरामयुक्तमेतत्।

<sup>‡</sup> तहदिति खः।

<sup>¶</sup> चर्वानारलेनेति ग०।

<sup>§</sup> तत्तर्नरतयात्मवेनेति ख॰, ग॰।

<sup>||</sup> निर्देशिमत्यादिः प्रक्रानामित्यनः पाठः ख-पुक्तके न दृश्यते।

<sup>\*\*</sup>सङ्गावज्ञानाज्ञानगङ्गित ख०। सङ्गावासङ्गावाज्ञानगङ्गिति ग०। न समीचीनमेतत्।

यतो नानन्दमयमधिकत्यायं स्रोक उदाहृतः। तस्रादानन्द-मयादन्यत् ब्रह्म । नैवम् । ददं पुच्छं प्रतिष्ठा, पृथिवी पुच्छं प्रतिष्ठा, अथर्वाङ्गिरसः पुच्छं प्रतिष्ठे त्येवसुत्ता तच तचीदाहृताः, यत्रादे प्रजाः प्रजायन्त इत्यादयः श्लोकाः यथा न पुच्छमात-प्रतिपादनपराः, अपि लन्नमयादिपुरुषमात्रप्रतिपादनपराः। एवमत्राप्यानन्दमयस्यायमसनेवेति स्नोको नानन्दमयव्यति-रित्तस्य पुच्छस्य । ग्रानन्दमयस्वैव ब्रह्मलेऽपि प्रियमोदादि-रूपेण रूपितस्थापरिच्छित्रानन्दस्य सङ्गावासङ्गावज्ञानाज्ञानां शक्का युक्तैव । पुच्छब्रह्मणीऽप्यपरिच्छित्रानन्दतयैव स्थापिसदता । प्रिरःप्रस्त्यवयवलाभावात् ब्रह्मणो नानन्दमयं ब्रह्मेति चेत्, पुच्छत्वप्रतिष्ठात्वा भावात् पुच्छमपि ब्रह्म न भवेत्। अथा-विद्यापरिक ल्पितस्य वसुनस्तस्याप्याययभूतलात् ब्रह्मणः पुच्छं प्रतिष्वेति रूपण्<sup>¶</sup>मात्रमित्युच्येत। इन्त तह्यंसुखात् वादत्त-स्थानन्दमयस्य ब्रह्मणः प्रियशिरस्वादिरूपणं भविष्यति। एवञ्च, सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मीत विकारास्यदजड्परिच्छिनवस्वन्तः रात् व्यावत्तस्यासुखात् व्यावत्तिरानन्दमय द्रत्यपदिस्थते 🖇। ततचाखग्डैकर्सानन्द्रक्षे ब्रह्माखानन्दमय इति मयट्, प्राण-

<sup>\*</sup> पुच्छस्येति न पठति ख-पुस्तकम्।

<sup>†</sup> ज्ञानाज्ञानाशक्वेति ख॰।

<sup>‡</sup> प्रतिष्ठलाभावादिति ख॰, ग॰।

<sup>¶</sup> रूपमात्रिमिति ख॰, ग॰।

मय इव खार्थिको द्रष्ट्यः। तस्माद्विद्यापरिकल्पितविविध-विचिचदेवादिभेदभिन्नस्य जीवासानः स्वाभाविकं स्वरूप\* मखण्डेकरमं सुखैकतानमानन्दमय, इत्यच्यत द्रत्यानन्दमयः' प्रत्यगामा इति॥

एवं प्राप्ते प्रचच्चा है। 'आनन्दमयीऽभ्यासात्'। 'त्रानन्दमयः' परमाला। कुतः, 'श्रभ्यासात्'। सेषानन्दस्य मीमांसा भवतीत्या-रभ्य, यती वाची निवंतन्त इत्येवमन्तेन वाचीन यतगुणितीत्तर-क्रमेण निरतिशयदशाक्षिरस्कोऽभ्यस्यमान शानन्दोऽनन्तदुःख-मियपरिमितसखलवभागिनि जीवासन्यसभावतिखलहेयप्रत्य-नीकक चाणैकतान सक लेतर विलचणं परमा लानमेव स्वायय-मावेदयति। यदाइ, ‡ तसाद्वा एतसादिज्ञानमयादन्योऽन्तर् ग्रामानन्दमय इति। विज्ञानमयी हि जीवः, न व्हिमानं, मयट्प्रत्ययेन चतिरेकप्रतीतेः। प्राणमये त्वगत्या स्वाधिकता-योगते। इह तु तदतो जीवस्य सभावानानर्थकत्वं न्यायम। बडी मुत्तय प्रत्यगाला, ज्ञोऽत्। एवेत्यभ्यधीमहि। प्राण-मयादी तु मयड्र्यांसमावीऽनन्तर्मेव वच्यते। क्यं तर्हि विज्ञान-मयविषयस्त्रीके, विज्ञानं यज्ञं तनुत इति केवलविज्ञानगब्दी-पादानमुपपदाते। ज्ञातुरेवालानः खरूपमपि खप्रकाणतया विज्ञानमित्युचत इति न दोषः। ज्ञानैकनिरूपणीयताच

<sup>\*</sup> जीवात्मन एक रूपिमति ग०। खाभाविकं रूपिमति ग०।

<sup>†</sup> दशशिरस्त इति ख॰। अयुक्तिसिदम्।

i तथा हीति ग॰।

<sup>¶</sup> ज्ञायत इति ख॰। ज्ञानैरिति ग॰।

ज्ञातुः खरूपख स्व रूपनिरूपण्धमेशन्दा हि धर्ममुखेन धर्मि-खरूपमपि प्रतिपादयन्ति, गवादिभव्दवत्। क्रत्यस्युटो बहुन-मिति वा करीर खुड़ाश्रीयते। नन्दादिलं वाश्रिस नन्दिग्रहे-त्यादिना कर्तरि ल्यः। अत एव, विज्ञानं यज्ञं तनुते कर्माणि तनुतेऽपि चेति यज्ञादिकर्द्धलं विज्ञानस्य श्रूयते। नच बुडिमात्रस्य कर्लं । समावति। अचेतनेषु हि चेतनोपकरणभृतेषु विज्ञान-मयात् प्राचीने प्रवनमयादिषु न चेतनधर्मभूतं कर्दलं अयते। श्रत एव च, चेतनमचेतनच स्वासाधारणैर्निलयनलानिलय-नलादिभिधर्मविशेषेविभज्य निर्दिशदाकां, विज्ञानञ्चाविज्ञान-च्चिति विज्ञानभव्देन तद्गुणं चेतनं वद्ति। तथान्तर्यामि-ब्राह्मणे, यो विज्ञाने तिष्ठवित्यस्य काखपाठगतस्य पर्यायस्य स्थाने, य ग्रामिन तिष्ठितिति पर्यायमधीयाना माध्यन्दिनाः काण्वपाठगतविज्ञानयव्दनिर्दिष्टी जीवासिति स्फ्टीकुर्वन्ति। विज्ञानिमिति च नपुंसकलिङ्गं वसुलाभिप्रायम्। तदेवं विज्ञान-मयात् जीवादन्यस्तदन्तरः ¶ परमाला 'ग्रानन्दमयः'। यद्यपि, विज्ञानं यज्ञं तनुत इति स्नोक्षे ज्ञानमात्र मेवोपादीयते, न जाता। तथाणन्ये। उन्तर गामा विज्ञानमय इति तदान् जातै-वीपदिश्यते। यथा, अनादे प्रजाः प्रजायन्त इत्यत स्रोने नेव-

<sup>\*</sup> भ्रद्यः...प्रतिपाद्यतीति क॰, ख॰।

<sup>†</sup> बुद्धिमाचस्य कर्दलं नेति ग०।

<sup>‡</sup> सचेतनेष्विति खः। अधतानेतत्।

<sup>¶</sup> तद्नार इति न पठाते ख-पुस्तके।

<sup>§</sup> श्रीकेनेति ग०।

लानीपादानिऽपि, स वा एष पुरुषीऽनरसमय द्रत्यत नानमातं निर्दिष्टम्। अपि तु, तन्मयस्तदिकारः \*। एतस्वें हृदि निधाय स्वकारः स्वयमेव, भेद्व्यपदेशादित्यनन्तरमेव वदति॥

यदुतं, जगत्कारणतया निर्दिष्टस्य, अनेन जीवेनात्मनातु-प्रविश्व, तत्त्वमसीति जीवसामानाधिकरखनिर्देशात जगत-कारणमपि जीवसङ्पानातिरिचत इति क्रता जीवसीव सङ्-पम्, ब्रह्मविदाप्रीति परमिति प्रकान्तम्। यसुखात् व्यावत्त्वेना-नन्दमय द्रखपदिश्यत इति । तद्युत्तम् । जीवस्य चेतनत्वे सत्यपि, तदैचत बहु यां प्रजायेयेति, तत्तेजीऽस्जतिति खसंकल्पपूर्वका-नंन्तविचित्र स्थियोगानुपपत्तेः। शुद्धावस्यापि हि तस्य संगीदिजगद्यापारासभवः , जगद्यापारवर्जे, भीगमानसाम्य-लिङ्गादित्यनापपादिययते। कार्णभूतस्य ब्रह्मणी जीवसक्प-वानभ्यपगमे, अनेन जीवेनात्मना, तत्वमसीति सामाधिकरख-निर्देशः कथमुपपयत इति चेत्। कथं वा निरस्तनिखिलदोष-गन्धस सत्यसंकल्पस सर्वज्ञस सर्वश्रकत्नविधकातिश्रयासंख्येय-कल्याणगुल्स्य सकलकारणभूतस्य । ब्रह्मणी नानाविधानन्त-दुःखाकरकमीधीनचिन्तितनिमिषितादिसकलप्रवृत्तिजीवखरूप-लम्। अन्यतर्ख मिथालेनीपपयत इति चेत्। कस्य भीः। किं

<sup>\*</sup> तद्वमय द्ति ख॰।

<sup>†</sup> विविधविचिचेति ख॰।

<sup>‡</sup> जगह्यापारासमाव द्ति न हथ्यते ख-पुत्तको। पतित एवेष पाठ द्ति मा विद्यार्तव्यम्।

प सकलभतकारणस्येति क॰, ख॰।

हेयसम्बन्धस्य, निं वा हेयप्रत्यनीननत्त्वाणैनतानस्वभावस्य। हेय-प्रत्यनीककत्याणैकतानस्य ब्रह्मणीऽनाद्यविद्यात्रयत्वेन हेयसम्बन्ध-प्रतिभासी मिथ्यारूप इति चेत्। विप्रतिषिद्यमिद्मभिधीयते। ब्रह्मणी द्वेयप्रत्यनीककत्याणैकतानत्वमनायविद्यात्रयत्वेनानन-दुःखविषयमिथाप्रतिभासाययत्वचेति। अविद्याश्रयतं तत्कार्य-दुःखप्रतिभासाययलचेव दि \* हेयसम्बन्धः । तलम्बन्धिलं तत्-प्रत्यनीकलच्च । विरुद्धमेव। तथापि तस्य मिथ्यालान विरोध इति मा वीचः। मिथ्याभूतमप्यपुरुषार्थं एव, यन्निरसनाय सर्वे वेदान्ता आरभान्ते द्ति ब्र्षे। निरसनीयापुरुषार्थयोगञ्च हेयप्रत्यनीक्वत्वाणकतानतया विरुध्यते। किं कुर्मः। येनाश्चतं श्वतं भवतीत्येकविज्ञानेन सर्वविज्ञानं प्रतिज्ञाय, सदेव सीम्येद-मय शासीदिलादिना निखिलजगदेनकारणतां, तदैचत बद्ध स्यामिति सत्यसङ्गल्पताच सर्वज्ञस्य सर्वे ग्रतोरनविधवातिप्रया सङ्घेरायांकल्याणगुणस्य सकलकारणभूतस्य ब्रह्मणः प्रतिपाद्य तस्येव ब्रह्मणः तत्त्वमसीति सामानाधिकर्णेनानन्तदुः खायय-जीवैक्यं § प्रतिपादितम्। तदन्यथानुपपत्था ब्रह्मण एवाविद्या-श्रयत्वादि परिकल्पनीय∥िमिति चेत्। श्रुतोपपत्तयेऽप्यनुपपन्नं

<sup>\*</sup> चविद्यात्रयतं तत्कार्यदुःखप्रतिभासात्रयवचैव हीति सन्दर्भः ख-ग-पुत्तकयी-नापसभ्यते।

<sup>†</sup> तत्प्रत्यनीकचिति खः। देयप्रत्यनीक व चेति गः।

<sup>‡ —</sup> चमंचेपेति ख॰।

<sup>¶</sup> चर्वज्ञस्येत्यादिः—चर्वकारणभूतस्येत्यनः पाठः ग—पुस्के न दश्यते।

<sup>§</sup> जीवलिमिति ग॰।

<sup>|</sup> परिकाल्पितमिति ग०।

विरुद्ध न कल्पनीयम्। अय हेयसम्बन्ध एव पारमार्थिकः। कल्याणैकतानस्वभावता तु मिथ्याभृता। इन्तवं तापत्रयाभिहतचेतनीज्जिजीविषया प्रवृत्तं शास्तं तापत्रयाभिहतिरेवास्य
पारमार्थिकी, कल्याणैकतानस्वभावस्तु भान्तिपरिकल्पित इति
बोधयत् सम्यगुक्जीवयति॥

त्रथैतद्दोषपरिजिद्दोषंया ब्रह्मणो निर्विशेषितमात्रखरू-पा\*तिरिक्तजीवलदुः खिलादिनं, सत्यमंक स्पत्नक स्थाणगुणात्रत्व-जगत्नारणलाद्यपि मिष्याभूतिमिति क स्थानीयमिति चेत्। श्रद्धो भवतां वाक्यार्थपर्यालोचन क्षिण्यलता। एक विज्ञानेन सर्वविज्ञानं प्रतिज्ञातं ‡, सर्वस्य मिष्याले सर्वस्य ज्ञातव्यस्था-भावात् न सम्पत्स्यते। यथैक विज्ञानं परमार्थिविषयं, तथैव सर्वविज्ञानमपि यदि परमार्थिविषयं तदन्तर्गतञ्च, तदा तज्-ज्ञानेन सर्वविज्ञानमिति शक्यते वक्तम्। न हि परमार्थश्चित्रका-ज्ञानेन तदा श्रयमपरमार्थरजतज्ञानं ६ भवति॥

त्रयोचोत्। एकविज्ञानेन सर्विविज्ञान प्रतिज्ञाया अयमर्थः। निविभेषसन्मात्रमेव \*\* सत्यमन्यद्सत्यमिति। तिहे, येना-

<sup>\*</sup> खरूपनातिरिक्वेति खः।

<sup>†</sup> वाक्यार्थालीचनेति ।

<sup>‡</sup> सर्वज्ञानप्रतिज्ञानिस्ति ग॰।

ग मितिज्ञानेनेति खः। च्युत्तमेतत्।

<sup>§</sup> रजतं ज्ञातिमिति ख०, ग०।

<sup>॥</sup> सर्वविज्ञानिति नीयलभ्यते ख-पुखके। लिपिकरप्रमाद एवा त बीजम्।

<sup>\*\*</sup> वसमाचिमिति ग०।

श्रुतं श्रुतं भवत्यमतं मतमविज्ञातं विज्ञातमिति न श्रुयेत। येन युतेनायुतमपि युतं भवतीति तस्य " वाक्यसार्थः। कारणतयो पलचित्रिविशेषवसुमातस्यैव सङ्गावसेत् प्रतिज्ञातः, यथा सोम्यैकेन सत्ति एकेन सर्वं स्थायं विज्ञातिमिति दृष्टान्ती ऽपि न घटते। सत्यिण्डविज्ञानेन हि तदिकारस्य ज्ञातता निद्धिता। ततापि विकारस्य सत्यताभिष्रेतिति चेत्। मृद्दिकारस रज्ज्सर्पादिवद्सत्यतं ग्रुत्र्षोरप्रसिद्ध मिति प्रतिज्ञातार्थसमावनाप्रदर्भनाय है, यथा सीम्बेति प्रसिद्धवदुप-न्यासी न युज्यते। नच तत्त्वमस्यादिवाक्यजन्यज्ञानीत्पत्तेः प्राग्विकारजातस्यास्त्यतामापाद्यत् तर्कानुग्रहीत मननु-ग्टहीतं वा प्रमाणमुपलभाम इ द्रत्ययमर्थः, तद्नन्यत्वमार्भण-गब्दादिभ्य इत्यन वच्यते। तथा, सदेव सीम्येदमय आसीदेक-मेवादितीयं, तदैचत बहु स्यां प्रजायेयेति, तत्तेजोऽस्जत, हन्ता-इमिमास्तिस्रो देवताः, अनेन जीवेनालनानुप्रविश्व नामरूपे व्याकरवाणि, सन्मलाः सोम्येमाः सर्वाः प्रजाः सदायतनाः सत्-प्रतिष्ठाः, ऐतदात्यमिदं सर्वमित्यादिनास्य जगतः सदात्मकता स्टें: पूर्वनाले नामरूपविभागायइणं जगदुत्यत्ती सच्छव्द-

<sup>\*</sup> ह्यस्येति ख॰, ग॰।

<sup>†</sup> ज्ञानतेति ख॰। लिपिकरप्रमादविज् भण्मेतत्।

<sup>‡</sup> अभिहितेति ख॰।

<sup>¶</sup> असिद्धिमिति ख॰, ग॰।

६ प्रतीतार्थसमावनायित ख॰।

<sup>|</sup> तर्वेषानुगरहीतिमति ख॰।

वाच्यस्य ब्रह्मणः स्वयतिरिक्तनिमित्तान्तरानपेचलम्। स्टि-काले श्रहमेवानन्तस्थिरचस्रूपेण् इह स्थामित्यनन्यसाधारणः मंनल्पविशेषो, यथासंनल्पमनन्तविचित्रतत्त्वानां विलच्णां-क्रमविशेषविशिष्टा सृष्टिः, समस्तेष्वचेतनेषु वसुषु खामक-जीवानुप्रविश्वनानन्तनामरूपयानर्णं, ख्यतिरिक्तस्य समस्तस्य खमूलवं खायतनवं खप्रवर्धवं खेनैव जीवनं खप्रतिष्ठव-मिलाखनन्तविशेषाः शास्त्रैकसमधिगम्याः प्रतिपादिताः। तत्-सम्बन्धितया प्रकर्णान्तरेष्वप्यपहतपाप्रवादिनिरस्तनि खिल-दोषतासर्वज्ञतासर्वेश्वरत्वसत्यकामत्वसत्यसंकल्पत्वसर्वानन्दकर्ण-निर्तिययानन्दाद्यः सकलेतरप्रमाणाईविषयाः प्रतिपादिताः ॥ । एवमनन्यगोचरानन्तविशेषणविशिष्टप्रक्तत-ब्रह्मपरामिशतच्छन्दस्य निर्विशेषवसुमाचीपदेशपरत्वमसङ्गतत्वे-नोकत्तप्रलिपतम् \*\*। येन ं तं-पद्च संसारित्वविधिष्टजीव-वाचि। तस्रापि निविधेषस्रक्षेपेपस्यापनपरत्वे स्वार्थः परित्यक्तः स्यात्। निविशेषप्रकाशस्त्ररूपस्य च वसुनी ह्यविद्यया तिरी-

<sup>\*</sup> स्थिरचररूपेणेति ख॰।

<sup>†</sup> तत्त्वनानाविचचणेति ग०। चयोग्यसिदम्।

<sup>‡</sup> वसुष्विति ख-पुसके नावलीकाते।

<sup>¶</sup> खायतनलिमिति न दश्य ते ख-पुक्तके।

<sup>§</sup> प्रमाणाविषमा द्ति ख॰ । पाठीऽयं सन्दर्भवैषम्यमावहति ।

<sup>॥</sup> तत्सम्बन्धितयेत्यादिः —प्रतिपादिता द्त्यनाः पाठः ग-पुस्तके पतित द्त्यवधेयम्

<sup>\*\*</sup> प्रलिपतिति ख॰, ग॰।

<sup>††</sup> येनेत्यच अधैवेति खः।

धानं सक्ष्यनाग्रप्रसङ्गादिभिः न सभावतीति पूर्वमेवोक्तम्। एत्रच सति, समानाधिकरणप्रवृत्तयोस्तत्वमिति पदयोदयोरिप मुख्यार्थपरित्यागेन लच्चणा च समाश्रयणीया॥

त्रयोचित। समानाधिकरणप्रवृक्तानामिकाधप्रितिपादनपरतया विशेषणांशे तात्पयासम्भवादेव विशेषणिनव्रक्तेवेखुमानेकलप्रतिपादनात् न लचणाप्रसङ्गः। यथा नीलमुत्पलिति
पदद्यस्य विशेष्यैकलप्रतिपादन\*परते नीललोत्पलत्वरूपविशेषणद्यं न विवच्यते। तद्दिवचायां हि नोललविशिष्टाकारेणोत्पलत्वविश्रिष्टाकारस्येकलप्रतिपादनं प्रसच्येत । तत्तु न
सम्भवति। नहि नैख्यविश्रिष्टाकारेण तदस्तृत्पलपदेन विशिस्यते, जातिगुणयोरन्योन्यसमनायप्रसङ्गात्। अतो नोललोत्पलत्वोपलचित्र वस्त्रच्यान्यसमनायप्रसङ्गात्। अतो नोललोत्पलत्वोपलचित्र वस्त्रच्यान्यसमनाविश्रप्रस्थ प्रतिपाद्यते।
तथा भी, सोऽयं देवदत्त द्रत्यतीतकालिशिष्टतया प्रतिपाद्यते।
तथा भी, सोऽयं देवदत्त द्रत्यतीतकालिशिष्टतया प्रतिपाद्यते।
तथा पत्रिपाद्यते। यद्यपि नोलिमित्याद्येकपद्यवणे प्रतीयमानं
विशेषणं सामानाधिकरण्यवेलायां विरोधात्र प्रतिपाद्यते।

<sup>\*</sup> प्रतिपादनेति न पठित ख-पुक्तकम् । विशेषकप्रतिपादनेति गः । अयुक्तिसिदम्।

<sup>†</sup> प्रसञ्जत इति ख॰।

<sup>‡</sup> नीलीत्यलत्वापलचितिति ग०।

श यथिति ख॰।

<sup>§</sup> द्रति तत्कालेति ख॰।

<sup>||</sup> जभयेति न पठति ग-पुस्तकम्।

तथापि वाच्छेऽर्थे \* प्रधानांशस्य प्रतिपादनात्र लचणा। अपि तु विशेषणांश्रस्याविवचामात्रम्, सर्वत्र सामानाधिक एयसेष † स्वभाव इति न कश्चिद्दोष इति। तदिदमसारम्। सर्वेष्वेव वाक्येषु पदानां व्यत्यितिसिडायसंसगैविशेषमाचं प्रत्याप्यम् ‡। तत्र समानाधिकरण प्रवृत्तानामपि नीलादिपदानां ने खादि-विशिष्ट एवार्थी व्यत्पत्तिसिडः पदान्तरार्थसंस्टोऽभिधीयते। यथा नीलमुत्यलमानयेत्युक्ते नीलिमादिविभिष्टमेवानीयते। यथा च विस्थाटयां मदमुदितो मातङ्ग अणस्तिष्ठतीति पद-द्यावगतविशेषणविश्रिष्ट एवार्थः प्रतीयते। एवं वेदान्तवाको-व्यपि समानाधिकरण। निर्देशेषु तत्ति दिशेषणविशिष्टमेव ब्रह्म प्रतिपत्तव्यम्। नच विशेषणविवचायामितरविशिष्टाकारं वस्त-न्येन विशेषितव्यम्। श्रपि तु सर्वे विशेषणै: खरूपमेव विशेष्यम्। तथाहि भिन्नप्रवृत्तिनिमित्तानां ग्रव्दानामेनसिन्धे वृत्तिः सामा-नाधिकर एवम् । अन्वयेन निव्वत्या वा पदान्तरप्रतिपादाकारा-दाकारान्तरयुक्ततया तस्यैव वसुनः पदान्तरप्रतिपाद्यत्वं सामा-नाधिकर खकार्यम् \*\*। यथा देवदत्तः खामी युवा लोहि-

<sup>\*</sup> खर्थप्रधानस्येति ख॰। असमीचीनमिदम्।

<sup>†</sup> एवेति ग०।

i प्राथमिति ख॰।

<sup>¶</sup> सामानाधिकर्ष्यदत्तानामिति ख॰, ग• ।

<sup>§</sup> मनङ्गजीति ग॰।

<sup>॥</sup> सामानाधिकरखेति ख॰, ग॰।

<sup>\*\*</sup> कार्यमिति नेच्यते ख-पुसकी।

ताचीऽदीनीऽक्षपणीऽनवद्य इति । यत त्वेकस्मिन् वस्तुनि सम-न्वयायोग्यं विशेषणद्वयं समानाधिकरणपद्क्षनिर्दृष्टं, तत्ना-प्यन्यतरत् पदममुख्यद्वत्तमाश्रीयते । न द्वयम् । यथा गीर्वा-हक दति । नीलोत्पलादिषु तु विशेषणद्वयान्वयाविरोधा-देकमेवीभयविशिष्टं प्रतिपाद्यते ॥

त्रश्य मनुषे, एकविशेषणप्रतिसम्बन्धित्वन निरूप्यमाणं वस्तु विशेषणान्तरप्रतिसम्बन्धितादिलचणिमिति घटपटयोरेवैकविभिक्तिविर्देशिऽप्येक्यपतिपादनासम्भवात् समानाधिकरणप्रव्दस्य न विशिष्टप्रतिपादनपरत्वम्। श्रिप तु विशेषणमुखेन खरूपमुपस्थाप्य तदैक्यप्रतिपादनपरत्वमेवेति। स्थादेतदेवं, यदि विशेषणद्वयप्रतिसम्बन्धित्वमात्रमेवैक्यं निरुम्यात्। न चैतदस्ति। एकस्मिन् ‡ धर्मिण्यपसंद्वर्तमयोग्यधर्मदयविशिष्टत्वमेव द्येकत्वः
निरुण्डि। श्रयोग्यता च प्रमाणान्तरसिडा घटत्वपटत्वयोः। नीलमुत्पलमित्यादिषु तु दिण्डित्वमुण्डित्वित्वत्वत् रूपवत्त्वरसवत्वगन्धवत्त्वादिवद्य विरोधो नोपलभ्यते। न केवलमविरोध एव
प्रवित्तिनिमत्तमेदेनैकार्थवोधकत्वरूपं मामानाधिकरण्यमुपपादयत्येव धर्मदयविशिष्टताम्। श्रन्थया खरूपमाचैक्ये श्रनेकपदप्रवत्ती निमित्ताभावात् ह सामानाधिकरण्यमेव न स्थात्।

<sup>\*</sup> सामानाधिकरखेति ग०।

<sup>†</sup> न इयमिति न पठति ख-पुस्तकम्।

<sup>‡</sup> एतस्मित्रिति ग॰। असमीचीनमेतत्।

<sup>¶</sup> ऐकार्थ्यानष्ठलक्पमिति गृ ।

<sup>§</sup> प्रवत्त्यभावादिति ग०।

विशेषणानां स्वसम्बन्धानादरेण वसुस्क्रपीपलचणपरले महोने-नैव वस्तुपनचितमित्युपनचणान्तरमनथनमेव। उपनचणाः नरीपलच्याकारभेदाभ्यपगमे तेनाकारेण सविशेषलप्रसङ्गः। सीऽयं देवदत्त इत्यवापि लचणागन्धी न विद्यते\*, विरीधा-भावात्। देशान्तरसम्बन्धितया अतीतस्य सनिहितदेश-सम्बन्धितया वर्तमानलाविरोधात्। श्रत एव हि सोऽयमिति प्रत्यभिज्ञया कालदयसम्बन्धिनी वसुन ऐक्यमुप्पाद्यते वसुनः स्थिरलवादिभिः। अन्यथा प्रतीतिविरीधे सति सर्वेषां चणि-कलमेव स्थात्। देशदयसम्बन्धविरोधसु कालभेदेन परिक्रि यते । यतः समानाधिकरणपदानामनेक विशेषणविश्रिष्टेकार्थ-वाचित्वम्, त्रत एव अरुणयेकहायन्या पिङ्गाच्या सीमं क्रीणा-तीत्याचारुखादिविशिष्टैक हायचा क्रयसाध्यतमभिधीयते 🖇। तदुत्तम् ॥। अर्थेकत्वे द्रव्यगुणयोरैककस्यात्रियमः \*\* स्यादिति। तच एवं पूर्वपची मन्यते। यदाप्यरुणयेति †† पदमाक्तिरिव गुणसापि द्रव्यप्रकारतयेकस्वभावलात् द्रव्यपर्यन्तमेवारुणिमान-

<sup>\*</sup> न लचणागनीऽपि विदात इति ख०।

<sup>†</sup> प्रतीतस्येति कः। तस्येति खः। अग्रह्मतत्।

<sup>‡</sup> प्रत्यभिज्ञाया द्ति ख॰। अपपाठी ध्यम्। प्रत्यभिज्ञायिति ग॰।

<sup>¶</sup> परिहीयत द्रति ख॰, ग॰। न समीचीनिमदम्।

<sup>§</sup> साध्यता विधीयत र्ति ग०।

<sup>॥</sup> यदुक्तमिति ख॰।

<sup>\*\*</sup> कर्मनियम द्ति ख॰, ग॰। न सम्यगेनत्।

<sup>†</sup> चारुखिति खः। एवं परवापि।

मिंदिधाति, तथायेक हाय न्य न्य मिंदिष्ति। एक हाय न्या क्रीणाति । तज्ञा रूपये त्य ये द्य विधाना-सम्भवात्। तत ज्ञा रूपयेति वाक्यं भित्ता प्रकरण विहितस व द्र्य-प्रयन्त मेवा रूपिमानम विशेषणाभिद्धाति। श्रूरुणयेति च्री लिङ्ग-निर्देशः प्रकरण विहितस व लिङ्ग द्र्याणां प्रदर्शनार्थः। तसा-देक हायन्य न्य नियमोऽ रूपिको न स्थादिति॥

श्रताभिधीयते। श्रयेकते द्रव्यगुणयोरेककार्यां वियमः स्थात्। श्रक्णयेकहायन्येत्याक्ष्यविष्णिष्टद्रव्येकहायनीद्रव्यवाचिपद्योः सामानाधिकरण्येनार्थेकते सिद्धे सित एकहायनीद्रव्याक्ष्यगुणयोरक्णयेति पदेनैव विशेषणविशेष्यभावेन सम्बन्धितयाभिहितयोः क्रयाख्येककर्मान्वयविरोधादक्णिकः क्रयसाधनभूतेकहायन्यन्वयनियमः स्थात्। यद्येकहायन्या क्रयुसम्बन्धवदक्णिमसम्बन्धोऽपि वाक्यावसेयः स्थात्, तदा वाक्यस्याधदयविधानं स्थात्। नचैतद्स्ति। श्रक्णयेति पदेनैवाकणिमविपिष्टद्रव्यमभिहितम्। एकहायनीपदसामानाधिकरण्येन तस्यकहायनीत्यमात्रमवगम्यते, न गुणसम्बन्धः। विश्रिष्ट्यद्रव्यमभिव
हि सामानाधिकरण्यस्यार्थः। भित्रप्रवित्तिनिमत्तानां ग्रव्दाना-

<sup>\*</sup> एकदायनलमिति खः। चयुत्तमेतत्।

<sup>†</sup> सोमं क्रीणातीति ख॰।

<sup>‡</sup> ऐक्यकर्यादिति ख॰, ग॰।

<sup>¶</sup> चर्णयेतिवदनेनेवेति ग०।

<sup>§</sup> चाययेति ग०। चयद्वमेतत्।

<sup>|</sup> चती गुण्सन्बन्धविधिष्ठेति खः।

मेकार्थे वृत्तिः सामानाधिकरण्यमिति हि तल्चणम्। अत एव हि \* र्क्तः पटो भवतीत्यादिष्वैकार्ष्यादेकवाकात्वम्। पटस्य भवनिक्रयासम्बन्धे हि वाकाव्यापारः । रागसम्बन्धस्त रक्तपहे-णैवाभिच्चितः। रागसम्बन्धि द्रव्यं पट इत्येतावनााचं सामा-नाधिकरण्येनावसेयम्। एवमेकेन गुणेन दाभ्यां बहुभिर्वा तेन तेन पदेन समस्तेन व्यस्तेन वा ‡ विशिष्टलमुपखाप्य साना-नाधिकरखेन सर्वविशेषणविशिष्टार्थ एक इति ज्ञापियला तस्त क्रियासम्बन्धाभिधानमविरुद्दम् । देवदत्तः ख्यामी युवा लोहि-ताची दण्डी कुण्डली तिष्ठति, श्रुक्केन वाससा यवनिकां सम्पा-द्येत् है, नीलमुत्पलमानय, गामानय शुक्कां श्रीभनाचीम्, अग्नये पथि क्रते पुरोडाशमष्टाकपालं निर्वपेत्। एवमक्ण्यैक-हायन्या पिङ्गाच्या सोमं क्रीणातीति। एतद्कं भवति। यथा काष्टेः खाल्यामीदनं पचेदित्यनेककारकविधिष्टैका क्रिया युग-पत् प्रतीयते। तथा समानाधिकरणे पदसङ्घाताभिहित-मैक्नैकं कार्कं तत्तत्कार्कप्रतिपत्तिवेलायामेवानेकविशेषण्-विभिष्टं युगपणितपनं क्रियायामन्वेतीति न क् शिद्विरीधः. खादिरै: शुष्कै: कार्छै: समपरिमाणे भाण्डे पायसं शाख्योदनं समर्थः पाचनः पचेदित्यादिष्विति ॥

<sup>\*</sup> अत एव रत्त इति ख॰।

<sup>†</sup> मन्दनी हि वाक्यस्यार्थ इति ख०।

<sup>‡</sup> व्यक्षेनेति न पठित ख-पुक्तकम्।

१ मम्बन्धिभिन्नमविरुद्धमिति ख०। चगुद्दमेतत्।

<sup>§</sup> चापाद्येदिति खः।

यक्तम्, उपात्तद्रथक वाश्यस्य गुण्यव्दः केवल गुणा भिधा-यीत्य गण्येति परेन केवल गुणस्य वा भिधान मिति। तन्नो पपयते ! लोक वेद्योद्दे व्यवाचि पदसमाना धिकरणस्य गुण्याचिनः कचिद्पि केवल गुणा भिधाना द्र्याना दुपात्तद्रव्यक वाश्यस्य गुण्यदं केवल गुणा-भिधायीत्यसङ्गतम् । पटः स्रक्ष द्रत्या दिषूपात्तद्रव्यकेऽपि गुण्यविश्रिष्टस्य वा भिधानात् ‡। पटस्य स्रक्ष द्रत्याच्या स्थाना दिश्रष्ट-पटा प्रतिपत्ति रसमान विभक्ति निर्देशकता, न पुनक्षात्तद्रव्य-क त्वकता। तत्रव पटस्य स्रक्षो भाग द्रत्या दिषु समान विभक्ति-निर्देशे श्रीक्षा दिश्विष्य ष्टद्रव्यं प्रतीयते॥

यत्पुनः, अयस्वैनहायन्या||विरुद्धतयारुणिः क्रिया\*\*न्वयो न सभावतीति। तद्पि विरोधिगुणरिहतद्रव्यवाचिपदसमा-नाधिकरणगुणपदस्य तदात्रयगुणाभिधानेन क्रियापदान्वया-विरोधादसङ्गतम्। राद्धान्ते चोक्तन्यायेनारुणिः भाव्दे †† द्रव्यान्वये सिद्धे द्रव्यगुणयोः अयसाधनवानुपपत्थार्थात् पर-स्परान्वयः सिध्यतीत्यस्यसङ्गतम्। अतो यथोक्त एवार्थः। तस्नात् तत्त्वमस्यादिसामानाधिकरस्थे पदद्वयाभिहितविशेषणापरित्यागे-

<sup>\*</sup> द्रव्यवाक्यस्थित ख॰। द्रव्येकवाक्यस्थित ग॰।

<sup>†</sup> अभिधायेत्यसङ्गतिमित खः। लिपिकरप्रमादविजन्भणिमदम्।

<sup>‡</sup> उपात्तद्रश्चैकवाक्यसं गुणपदं केवलगुणाभिधायीत्यस्यैवाभिधानादिति गः।

प्राप्तीतिर्ति गः।

६ शीलाविशिष्टिमिति ग०।

<sup>§</sup> हायन्यविषद्धतयेति ख०, ग०।

<sup>\*\*</sup> क्रयान्वय द्ति ख०, ग०।

<sup>††</sup> भव्द इति ख॰। नैतत् समीचीनम्।

नैवैकाप्रतिपादनं वर्णनीयम्। तत्त्वनायविद्योपहितानविधक-दुःखभागिनः ग्रडाग्रड्राभयावस्थाचेतनाद्यान्तर्\*स्तमग्रेषद्य-प्रत्यनीनानविधननत्याण्याणैनतानं परमानानमनभ्यपगच्छती न सभावति । अभ्यूपगच्छतोऽपि समानाधिकरणपदानां यथा-वस्थितविशेषणविशिष्टेकापतिपादनपर्त्वाययणे वं-पदप्रतिपन्न-सकातरोषभागित्वं पर्स्य प्रसच्येत इति चेत्। नैतदेवम्। व्वं-पदेनापि जीवान्तर्यामिणः परस्यैवाभिधानात्। एतदुक्तं भवति। सच्छदाभिहितं निर्स्तनिखिलदोषगत्यसत्यमंकल्पमियानवधि-कातिशय क्लाणगुणं समस्तकारणभूतं ब्रह्म, बहु स्थामिति संनल्पा तेजीऽवनप्रमुखं कत्सं जगत् सृष्टा तिसान् देवादि-विचित्रसंस्थानसंस्थित जगित चेतनं जीववर्गं स्वकर्मानुगुणेषु परीरेषात्मतया प्रवेश्य खयञ्च खेळ्येव जीवान्तरात्मतयातु-प्रविष्य एवम्नेतेषु खपर्यन्तेषु देवाद्याकारेषु सङ्घातेषु ॥ नाम-रूपे व्याकरोत्। एवं रूपसङ्घातसीव वसुलं प्रव्दवाच्यवचाकरी-दिलार्थः। अनेन जीवेनाताना जीवेन मधे\*\*ति निर्देशी

<sup>\*</sup> चेतनानर्थान्तरित ख॰। पाठीऽयमनर्थमेव जनयति। चेतनाचेतनादर्था-नरित ग॰।

<sup>†</sup> प्रत्यनीककत्त्याणिति ख॰।

<sup>‡</sup> परलाययणादिति ग०।

<sup>¶</sup> दोषगर्सं सत्यमंकल्पं नित्यानविधकाणघेति खः।—दोषं सत्यसंकल्पिमत्रा-ननीति गः।

<sup>¶</sup> चनुप्रवेश्येति ग॰।

<sup>|</sup> सङ्घातिष्विति न पश्चते ग-पुस्तके।

<sup>\*\*</sup> जीवेन मर्थात नीयलभ्यते ग-पुस्तके।

जीवस्य ब्रह्मात्मकतं प्रद्रप्रयति। ब्रह्मात्मकत्वच जीवस्य जीवा-न्तरात्मतया ब्रह्मणोऽनुप्रविधादित्यवगम्यते । इदं सर्वमस्जत् यदिदं किञ्च, तत् सृष्टा तदेवानुप्राविष्यत्, तदनुप्रविष्य सञ्च त्यचाभवदित्यत इदं सर्वमिति निर्दिष्टं चेतनाचेतनं वसुइयं मच्यच्छव्याभ्यां विज्ञानाविज्ञानग्रव्याभ्याच विभन्य निर्दिश्य चिद्वसुन्यपि ब्रह्मणीऽनुप्रविशाभिधानात्। अत एवं कामक्प व्याकरणात् सर्वे वाचकाः शब्दा श्रचिज्ञीवविशिष्टपरमात्मवाचिन 'इखवगतिमिति। किञ्च, ऐतदात्यिमिदं सर्वमिति चेतनिमश्रं प्रपचिमदं सर्वमिति निर्दिश्य तस्यैष आमेति प्रतिपाद्तिम्। एवच सर्वेचेतनाचेतनं पित ब्रह्मण आत्मेले सर्वे सचेतनं § जगदस्य प्ररीरञ्च भवति। तथा च श्रुत्यन्तराणि। श्रन्तःप्रविष्टः यासा जनानां, सर्वांका, यः पृथियां तिष्ठन् पृथिया अन्तरी, यं पृथिवी न वेद, यस्य पृथिवी गरीरं, यः पृथिवीमन्तरी यमयति, स त आलान्तर्याग्यम्त इति प्रारम्य, य आलानि तिष्ठनालानी sन्तरो, यमाला न वेद, यस्थाला शरीरं, य आलानमन्तरी य-मयति, स त आलान्तर्याम्यस्त द्रत्यादि, यः पृथिवीमन्तरे सञ्चरन्, यस्य पृथिवी ग्ररीर्न्, योऽपामन्तरे सञ्चरन्, यस्यापः यरीरमित्यारभ्य, यीऽचरमन्तरे सञ्चरन्, यस्याचरं प्ररीरं, यम-

<sup>\*</sup> चत एवेति ग०।

<sup>†</sup> वाचका इति ग०।

<sup>‡</sup> तस्येव आत्मीत खः। एष आत्मीति गः।

<sup>¶</sup> सर्वे चेतनाचेतनमिति खः। चेतनाचेतनमिति गः।

<sup>§</sup> प्रति ब्रह्मण आत्मली सर्वे सचेतनिसिति पाठः ख-पुतके पतित द्वाभाति।

चरं न वेद, एष सर्वभूतान्तरात्मापइतपापा दिव्या देव एकी नारायण द्रलादीनि सत्तेतनं जगत्तस्य गरीरत्वेन निद्रिश तस्यात्मलेन परमालानमुपदियन्ति। अतस्रतनाचेतन वाचि-नीऽपि प्रव्दाश्वेतनस्वाष्यात्मभूतं चेतनप्रदीरकं परमात्मानमेवाभि-द्धति। यथा अचेतनदेवादिसंस्थानपिग्डवाचिनः प्रव्दाः तत्त-च्छरीर कजीवात्मन एव वाचकाः, चलारः पञ्चदमराचा देवलं गच्छनीलादिषु देवा भवन्तीलर्थः। ग्ररीरस्य ग्ररीरिणं प्रति प्रकारतात् प्रकारवाचिनां प्रव्हानां प्रकारिखेव पर्यवसानात प्ररीराभिधायिनां प्रव्हानां प्ररीरि प्रयवसानं न्यायम्। प्रकारी हि नाम इटमित्य मिति प्रतीयमाने वस्तुनी समिति प्रतीय-मानीं। । तस्य तद्वस्वपेचलेन तस्रतीतेस्तद्पेचलात् तस्मिनेव पर्यवसानं युक्तमिति तस्य प्रतिपादकोऽपि प्रब्दः तिस्रिनेव पर्यवस्यति। अत एव गौरखो मनुष्य इत्यादिप्रकारभूतालति-वाचिनः शब्दाः प्रकारिणि पिण्डे पयवस्यनः पिण्डस्यापि चेतन-यरीरत्वेन तत्रकारत्वात् पिण्डयरीरकचेतनस्यापि परमात-प्रकारताच परमालम्बेव पर्यवस्यन्तीति ६ सर्वप्रव्हानां परमा-सैव वाच इति परमासवाचकग्रब्देन सामानाधिकरण्यं मुख्य-वृत्तमेव॥

<sup>\*</sup> चेतनवाचिन इति ग०।

<sup>†</sup> तच्चरीरकेति ख०, ग०।

<sup>!</sup> भरीरेति कः।

<sup>¶</sup> दूदिमिति ख॰, ग०।

<sup>§</sup> चत एवेति पठति ख-पुस्तकन्।

नन् प्रखो गौ: प्रखः ग्रक्त इति जातिगुणवाचिनामेव पदानां द्रव्यवाचिपदैः सह सामानाधिकरण्यं दृष्टम्। द्रव्या-णान्तु द्रव्यान्तरप्रकारत्वे मलर्थीयप्रत्ययो दृष्टः, यथा दण्डो कुण्ड-लीति। नैवम्। जातिवा गुणो वा द्रव्यं वा नैतेष्वेकमेव सामा-नाधिकरण्यः प्रयोजकम्, श्रन्योन्यस्मिन् व्यभिचारात्। यस्य कस्यचित् प्रकारतयेव सङ्गावस्तस्य तदृष्ट्यक्सिद्धिस्ति-। प्रतिपत्तिभिः स्तदाचकानां श्रव्दानां स्वाभिधेयविश्रिष्टद्रव्यवाचि-त्वात् धर्मान्तर्विशिष्टतद्रव्यवाचिना श्रव्देन सामानाधिकरण्यं युक्तमेव। यच पुनः पृथक्सिद्धस्य स्वनिष्ठस्येव द्रव्यस्य कस्य-चित् कदाचित् द्रव्यान्तरप्रकारत्वमवगम्यते, तच मलर्थीय इति निरवद्यम्॥

तदेवं परमासनः ग्रीरतया तत्रकारत्वाद्विदिशिष्टस्य जीवस्याचिदिशिष्टजीविविशेषिनदेशि \*\* ह्रपा श्रदं — त्विमत्यादिग्रद्धाः परमासान माचत्रत द्रित तत्त्वमसीति सामानाधिकरण्येनोपसं हृतम्। एवच्च सित परमासानं प्रति जीवस्य
ग्रिरतया हेया जीवगता धर्माः परमासानं न स्पृपन्ति। यथा

<sup>\*</sup> सामानाधिकरखे इति गः।

<sup>†</sup> खितीत्यत सृतीति पठति ख-पुक्तकम्।

<sup>🗜</sup> प्रतीतिभिरिति ग०।

<sup>¶</sup> चिद्वाईस्थेति ख॰।

<sup>§</sup> कस्यचिदिति नीपलभ्यते ख ग-पुसक्योः।

<sup>॥</sup> चितिशिष्टजीवस्रोति ख॰। चिनात्रविशिष्टस्रोति ग॰।

<sup>\*\*</sup> निर्देशविश्रेषरूपेति ख॰।

<sup>††</sup> एवाचचते द्ति ख०, ग०।

स्वभरीरगता बाललयुवलादयो धर्मा जीवं न सृमिनि। अत-स्त्रत्वमसीति सामानाधिकरण्ये तत्-पदं जगत्कारणभूतं सत्य-संकल्पं सर्वकल्याणगुणाकरं निरस्तसमस्त हैय\*गन्धं परमाला-नमाच्छे। ल-मिति च तमेव सम्मरीरकजीवम्मरीरकमाच्छ इति सामानाधिकरण्यं मुख्यवृत्तम्। प्रकरणाविरोधः सर्वश्रुत्यविरोधो ब्रह्मणि निरवये कल्याणकतानेऽविद्यादिदोषगन्धाभावश्च। अतो जीवसामानाधिकरण्यमपि विभिषणभूताज्ञीवा दन्यलमेवोप-पादयतीति विज्ञानमयाज्ञीवादन्य एवानन्दमयः परमाला॥

यदुत्तं, तस्येष एव पारीर आक्तांनन्दमयस्य प्रारीरत्वयवणां जीवादन्यतं न समावतीति। तद्युत्तम्। तिसान् प्रकरणे
सर्वत्न, तस्येष एव प्रारीर आक्षा यः पूर्वस्येति परमाक्षन एव
प्रारीराक्षत्वाभिधानात् कयं, तसादा एतसादात्वन आकापः
समान दत्याकापादिस्च्यवर्गस्य प्रमकारणत्वेन प्रतिज्ञातजीवव्यतिरेकस्येकस्य ब्रह्मण् आक्तांन व्यपदेणात् तद्यतिरिक्ताकाणादीनामन्नमयपर्यन्तानां तच्छरीरत्वमवगम्यते। यस्य पृथिवी
प्ररीरं, यस्यापः प्ररीरं, यस्य तेजः प्ररीरं, यस्य वायः प्ररीरं,
यस्याकाणः प्ररीरं, यस्याचरं प्ररीरं, यस्य सत्युः प्ररीरम्, एष
सर्वभृतान्तराकापद्यतपापा दिव्यो देव एको नारायण इति

<sup>\*</sup> निरत्तहेयेति ख॰।

<sup>†</sup> विशेषण्भतजीवादिति ख॰।

<sup>‡</sup> चन्य एव-द्रादः शारीरत्वत्रवणादित्यनः पाठः ख-ग-पुक्तकयीने पश्चते। जिपिकरप्रमाद एवा त बीजम्।

१ अध्याये।

सुवाल श्वां सर्वेत त्वानां पर्मा क्यरीरतं स्पष्टमिधीयते।

यतः, तस्माद्दा एतस्मादाक्षन दूत्य नैवानमयस्य परमाक्षेत्र यारीर

याक्षेत्ववनतम्। प्राणमयं प्रस्तृत्याद्दः, तस्येष एत प्रारीर त्राक्षा

यः पूर्वस्थिति। पूर्वस्थानमयस्य य यारीर त्राक्षा श्वत्यन्तर
सिद्धः परमकारणस्तः परमाक्षा, स एव ‡ तस्य प्राणमयस्थापि यारीर त्राक्षेत्यर्थः। एवं मनोमयविज्ञानमययोद्देष्टव्यम्।

यानन्दमये त्वेष एविति निर्देशः तस्यानन्याक्षकत्वं दर्गयितुम्।

तत्कयं विज्ञानमयस्यापि ६ पूर्वी त्रया नीत्या परमाक्षेत्र प्रात्ते याक्षेत्रस्य यः प्रारीर आक्षा

स एवानन्दमयस्यापि प्रारीर त्राक्षेत्रक्षेत्र श्वानन्दमयस्याभ्यासावगतपरमाक्षाम्भावस्य परमाक्षनः स्वयमेवाक्षेत्रव्यगम्यते।

एवच्च स्वयितिरिक्तं चैतनाचैतनवस्तुजातं स्वप्ररीरिकित स एव

निर्पाधिकः प्रारीर श्वाक्षा। अत एवेदं परं ब्रह्माधिकत्य प्रवृत्तं

<sup>\*</sup> सक्तेति ख॰। सब्तेनि ग॰। उभयवाणुपलभ्यमानौ पाठौ प्रमादपरि-कल्पितौ।

<sup>†</sup> शारीर चाकीत्यादिः श्रुत्यन्तरिमञ्ज इत्यन्तः सन्दर्भः ख-प्रक्षके विधिकरप्रमादात् पतितं इत्यवगनन्त्यम् ।

<sup>‡</sup> एवतस्त्रेति खः।

<sup>¶</sup> निर्देशदिति ख॰। असमीचीनमेतत्।

<sup>§</sup> तज्ज्ञानमयस्यापीति ख॰। श्रयुक्तमेतत्।

<sup>॥</sup> चवगत इति ख॰, ग॰। नैतत् ममीचीनतया प्रतिभाति।

<sup>\*\*</sup> ज्रुतिति खः। चयीग्यमिद्म्।

<sup>††</sup> परमात्मगतस्य भावस्येति गः। अयुक्तमेतत्।

यास्तं प्रारीरकमित्यभियुक्तै-\*रिभधीयते। अतो विज्ञानमया-जीवादन्य एव परमात्मानन्दमयः॥

ननु, नायमानन्दमयो जीवादन्यः, विकारणब्दस्य मयट-प्रत्ययस्य अवणात् । मयड्वैतयोरिति प्रक्रत्य, नित्यं इड-यरादिभ्य इति विकारार्थे मयट् स्मर्यते। वृद्धयायमानन्द-गदः। ननु प्राचुर्येऽपि मयङ्स्ति। तल्रक्ततवचने मर्याङ्ति स्रते:। यथात्रमयो यज्ञ इति । स एवायं भविष्यति । मैवम् । अनमय इत्यपन्नमे विकाराधेलं दृष्टम्। अत श्रीचित्यादस्यापि विकारार्धत्वमेव युक्तम्। किञ्च , प्राचुर्यार्थत्वेऽपि तद्न्यत्वं न सिध्यति। तदा ज्ञानन्दप्रचुर द्रत्यते दुः खिमयत्वमवर्जनीयम्। श्रानन्दस्य हि प्राचुर्यं दु:खस्यान्यतमवगमयति । दु:खिमश्रत-मेव हि जीवलम्। अत औ चित्यपाप्तविकारायलमेव युक्तम्। किञ्च, लोके म्एमयं हिरणमयं दारुमयमित्यादिषु, वेदे च पण-मयी जुहः ग्रमीमयः सुची दर्भमयी र्ग्रनिखादिषु मयटो विकारार्थे प्रयोगवाहुल्यात् स एव प्रथमतरां धियमधिरोहति। जीवस्य चानन्दविकारत्वमस्येव। तस्य स्वत ग्रानन्दरूपस्य सतः ॥ संसारिलावस्था तदिकार एवेति। त्रतो विकार \*\*वाचिनी

<sup>\*</sup> उपयुक्तेरिति ग०।

<sup>†</sup> मयटप्रत्ययस्य अवणादिति प्रतितं ख-पुस्तने ।

i नैविमिति ग॰।

श किहित ने इंग्यते ग-पुस्तके।

<sup>§</sup> जीवान्यलिमिति ख॰।

<sup>|</sup> खत इति खः। अग्रद्धमेतत्।

<sup>\*\*</sup> विकारमयत्ववाचिन द्ति ग०।

मयट्पत्ययस्य अवणादानन्दमयो जीवादनतिरिक्त इति तदे-तदनुभाष्य परिहरति।

# विकार शब्दान्निति चेन्न प्राचर्यात्॥ १४॥

(क) 'नेतयुक्तम्। क्रतः। 'प्राचुर्यात्'। परिमान् ब्रह्माण्यानन्दप्राचुर्यार्थेऽपि \* मयट्ममानात्। एतदुक्तं भवित। प्रतगुणितोत्तरक्रमेणाभ्यस्यसानस्यानन्दस्य जीवाश्रयत्वासमानात्
ब्रह्मात्रयोऽयमानन्द इति निश्चिते सति तिसान् ब्रह्माण विकारासमानात् प्राचुर्येऽपि मयट्सद्गावाच ग्रानन्दमयः परं ब्रह्मोति
श्रीचित्यात् प्रयोगप्रौद्या १ च मयटो विकारार्थत्वमर्थविरोधान
समानति। किञ्च, ग्रीचित्यं प्राणमय एव परित्यक्तं, तन विकारार्थत्वासमानात्। ग्रतस्तत्र पञ्चवत्तेर्वायोः प्राणवत्तामानेण
प्राणमयत्वम्। प्राणापानादिषु पञ्चवत्तिषु प्राणवत्तोः प्रचुर-

<sup>(</sup>क) ननु 'नायमानन्दमयः परमातमा। कस्मात्। 'विकारण्ड्यात्'। विकारवाची शब्दो मयट्पत्ययो यस्मिन्, तस्मात्। स वा एव पुरुषोयत्र-रसमय इति विकारार्थमयटः अवणादानन्दमय इत्यस्यापि विकारार्थलं युक्तम्। 'इति चेत्'। तचाह। 'न'। कुतः। प्राचुर्यात्। प्रत्यमात्मान्यपि, न जायते स्थिते वा विपश्चिदिति विकारप्रतिषेधात् प्राचुर्यार्थे एवायं मयड्ति निश्चीयते। च्यानन्दप्रचुरत्वञ्च, स एको मानुष चानन्द इत्यादिना मनुष्यानन्दमारम्थ उत्तरोत्तरण्रतमुण्यात्मन्दसुक्ता ब्रह्मानन्दस्य निर्तत्वण्यापरिमितत्वाभिधानात्। च्यतः परमपुरुष एव च्यानन्दमयः॥१८॥

<sup>\*</sup> जानन्दप्राचुर्यात् प्राचुर्यार्थं द्रित ख॰, ग०।

<sup>†</sup> श्रीद्याचेति ख॰, ग॰।

त्वादा। नच प्राचुर्ये मयट्प्रत्ययस्य प्रौढ़िर्नास्ति। श्रवमयो यज्ञः ग्रामयो सेना \* श्रवटमयी यात्रेत्यादिदर्भनात्॥

यदुक्तम्, आनन्दप्राचुर्यमल्पदुः खसद्रावमवगमयतीति। तद-सत्। तत्प्रचुरत्वं हि तत्प्रभूतत्वमेव। तचेतरस्य सत्तां नाव-गमयति। अपि तु तस्याल्पत्वं निवर्तयति। इतरसद्रावा-सद्रावी तु प्रमाणान्तरावसेयी। इह च प्रमाणान्तरेण तद्भावोऽवगम्यते, अपहतपाभित्यादिना। तचेतावदेव वक्तव्यम्। ब्रह्मानन्दस्य प्रभृतत्वमन्यानन्दस्याल्पत्वमपेचत ‡ इत्युच्यते। तत्, स एको मानुष आनन्द दत्यादिना जीवानन्दापेच्या ब्रह्मानन्दो निरतिश्यद्शापत्रः प्रभूत इति॥

यज्ञोतं, जीवस्थानन्दिवकारतं सम्भवतीति। तदिप नोप-पद्यते। जीवस्य ज्ञानानन्दैकगुणस्वरूपस्य केनिचदाकारेण मृद् द्रव घटाद्यांश्वारेण परिणामः सकलश्रुतिस्यितिन्याद्यविरुद्धः। संसारद्यायान्तु तत्वर्मणा | ज्ञानानन्दौ सङ्कचितावित्युपं पाद्यिस्यते। अतञ्चानन्दमयी जीवादन्यः परं ब्रह्म॥

इतच जीवादन्य ज्ञानन्दमयः \*\*।

<sup>\*</sup> शरमयी चेनेति नीपलभ्यते ख-गपुस्तकयीः।

<sup>†</sup> तिति न द्रायते ख-पुन्तके। सद्सद्घावी तिति ग०।

<sup>!</sup> चल्पलापेचिमिति ग०।

<sup>¶</sup> सम्पन्न द्ति ख॰।

<sup>§</sup> घटाकारेणिति ग॰।

<sup>॥</sup> तत्कर्मणेति नीपसभ्यते ग-पुस्तके।

<sup>\*\*</sup> इतस्रेत्यादिः पाठः ग-पुक्तके पतित इति मा विस्तत्व्यम्।

१ अध्याये।

### तडेतुव्यपदेशाच ॥ १५ ॥

(क) को ह्येवान्यात् कः प्राण्यात् यदेष त्राकाश आनन्दो न स्यात्, एष ह्येवानन्दयातीति। एष एव जीवानानन्दयतीति जीवानामानन्दहेतुरयं व्यपदिश्यते। अतन्तानन्दयितव्याज्जीवादा-नन्दयितायमन्य आनन्दमयः परमासिकति विज्ञायते। आनन्द-मय एवाचानन्दशब्देनोच्यत इति चानन्तरमेव विन्ह्यते॥

इतश्व जीवादन्य त्रानन्दमयः।

## मान्त्रवर्णिकमेव च गौयते॥ १६॥

(ख) सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मेति 'मन्ववर्णोदितं ब्रह्मेवानन्द-मय इति 'गीयते'। तन्तु ‡ जोवस्वरूपादन्यत् परं ब्रह्म। तथा हि, ब्रह्मविदाप्नोति परिमति जीवस्य प्राप्यतया ब्रह्म निर्दिष्टम्।

(ख) तच हेतुमाहं। मन्तवर्णेन उत्तं यत् तत् 'मान्तवर्णिनं' ब्रह्मीव खानन्दमय इति 'गीयते'। तथा हि ; ब्रह्मविदाप्तीति परिमिति ब्राह्मणेन यद्ब्रह्म जीवप्राप्यतया उपकान्तं, सर्वं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मीत मन्त्रेण च सव्यवादिविधिष्टं यद्विश्चतं, तदेव इह, खन्योरन्तर श्रातमा आनन्दमय

<sup>(</sup>क) तन, तस्य हेतुत्वेन खपदेशः, तसात्। एव ह्योवानन्दयतिति श्रुतेः तस्य जीवानन्दस्य हेतुरयमेवेति खपदिश्यते। यो हि अन्यानानन्दयति, स खलु प्रचुरानन्दः। यथा लोके योश्न्येभ्यो धनं ददाति, स प्रचरधनशालीति। तसादानन्दियळत्वयपदेशाच खानन्दमयशब्दवाचः परमात्मेव। 'च'कारः पूर्वस्रवार्थसमुचयार्थः। १५॥

<sup>\*</sup> च पर्मातीति ग०।

<sup>†</sup> उचान द्ति खः। आचच्यत द्ति गः।

<sup>‡</sup> तद्ति खः।

तदेषा अध्वेति तद्बद्धाभिमुखीक्तत्य प्रतिपाद्यतया च परिग्रह्म स्थाषा अध्वेतिभिक्ता, ब्राह्मणीक्तसार्थस्य वैश्वद्यमनेन मन्त्रेण
क्रियत द्रत्यर्थः। जीवस्थीपासकस्य प्राप्यं ब्रह्म तस्मादिलचणमेव। अनन्तरच, तस्मादा एतस्मादात्मन त्राकाशः सम्भूत
द्रत्यारभ्य उत्तरीत्तरैर्बाह्मणैमन्तै च तदेव विश्वदीक्रियते। अती
जीवादन्य आनन्दम्यः॥

यवाच—यद्यपुपासकात् प्राप्यस्य भेदेन भवितव्यं, तथापि न वस्त्रलारं जीवासान्त्रवर्णिकं ब्रह्म। किन्तु तस्येवोपासकस्य निरस्ता विद्यागन्धं निर्विशेषचिसा नैकरसं प्रदुद्धंसक्रपं तदेव, सत्यं ज्ञानमननं ब्रह्मोति मन्त्रेण विशोध्यते। तदेव च, यतो वाची निवतन्तेऽपाप्य मनसा सहिति वाङ्मनसागोचरतया निविशेषिमिति गस्यते। अतस्तदेव मान्त्रवर्णिकमिति, तस्माद-नितिरिक्त आनन्दमय दत्यत उत्तरं पठति।

## नेतरीऽनुपपत्तेः॥१०॥

(क) परमात्मन 'इतरी' जीवश्रव्हाभिलप्यो श मुक्ता-वस्थाऽपि 'न' भवति मान्त्रवर्णिकः। कुतः। 'श्रनुपपत्तेः'।

इत्युचते । मन्त्रत्रास्त्रायोस्वैकविषयलात् । चतस्त्र, न प्रत्यात्मा चानन्द-मयः ॥ १६॥

<sup>(</sup>क) च्यपि च। 'इतरी' ब्रह्मणी भिन्नी जीवी मन्त्रवर्णे (दित इति 'न'

<sup>\*</sup> तदेवेति ग०। चयीग्यमेतत्।

<sup>†</sup> निरस्तसमस्ति ग०।

<sup>‡</sup> ग्रइं खरूपिमिति क॰, ख॰।

श शब्दाभिधेय इति ख॰।

तथाविधस्यातानो निरुपाधिक विपश्चित्वं नोपपद्यते। इद्मेव हि निरुपाधिकं विपश्चित्वं, सोऽकामयत बहु स्यां प्रजायेयेति सत्यसङ्क त्यावप्रदर्भनेन व्यपदिस्थते । विविधं पस्य चित्वं
हि विपश्चित्तम्। एषोद्रादित्वात् पस्य च्छू व्यावयवस्य वच्छ व्यस्य
लोपं काला व्यत्पादितो विपश्चिच्छ व्यः। यद्यपि मुक्तस्य विपश्चित्तं
सभवति। तथापि तस्यवात्मनः संसार द्र्यायामविपश्चित्तं
मप्यस्तीति निरुपाधिकं विपश्चित्तं नोपपद्यते। निर्विभेषिचित्माततापत्रस्य मुक्तस्य विविधद्भेना सभावात् सुतरां विपश्चित्तं
न सभावतीति न केनापि प्रमाणिन निर्विभेषं वसु प्रतिपाद्यत
इति च पूर्वमेवोक्तम्। यतो वाचो निवर्तन्त इति च वाक्यं

खाग्रद्वनीयम्। कुतः । 'खनुपपत्तः' । सोरश्रुते सर्वान् नामान् सह ब्रह्मणां विपिश्चितित तस्य वद्धस्य मुक्तावस्थस्यापि चेदम् विपश्चित्तानुपपत्तेः । विविधं प्रश्चित्तवं हि विपश्चित्तं, एषोदरादित्वात् सिद्धम् । तन्त, सोरकाम्यत बद्धस्य प्रजावेयेति विचित्रस्थिरचरत्रसम्पनिष्पाधिकबद्धभवन-संकल्पपूर्वकं सर्वज्ञत्वम् । एतत् जीवात्मनः परिश्रद्धस्यापि न सम्भवति । 'जगद्यापारवर्जं प्रकरणादिति' वन्त्यमाणत्वात् । स्रतो विदत्पाप्यत्वनिष्पाधिकविपश्चित्त्वज्ञात्वाद्यसाधारणागुणानां जीवात्मन्यनुपपत्तेः परं ब्रह्मीव मान्त्रविणिकम् । १०॥

<sup>\*</sup> निरुपाधिकमिति ग॰।

<sup>†</sup> विविच्यत द्ति ग०।

<sup>‡</sup> मंसारिलद्शायाभिति ख॰, ग॰।

प दर्शनाभावादिति ख॰।

१ पादः।]

यदि वाङ्मनसयोर्बद्मणो निवत्तिमभिद्धीत\*, ततो निर्वि-शिषतां वसुनीऽवगमयितुं शक्त्यात्। अपि तु वाङ्मनसयोस्तवा-प्रमाणतां वदेत्। तथा च सति तस्य तुच्छलमेवापदाते ।। ब्रह्मविदाप्नोति परमित्यारभ्य ब्रह्मणी विपश्चित्तं जगत्वारणल-मानन्दैकतानत्विमतरान् प्रत्यानन्द्यितृतं कामादेव चिद-चिदालकस्य कत्सस्य सष्ट्रलं सञ्चवगीनुप्रविशकतःत्रतदालकलं भयाभयहेतुलं वायादिलादीनां प्रशासित्वं प्रतगुणितीत्तर-क्रमेण निर्तिययानन्दलमन्यचानेकं प्रतिपाद्य वाङ्मनस्योब-ह्मणि प्रवत्यभावेन निष्ममाणकं ब्रह्मोत्यचत दति भाना जिल्प-तम्। यतो वाची निवर्तन्त इति चच्छव्दनिदिष्टमधम्, ग्रानन्दं ब्रह्मणी विदानित्यानन्द भन्देन प्रतिनिद्भिय तस्य ब्रह्मसम्बन्धित ब्रह्मण इति व्यतिरेकनिर्देशेन प्रतिपाद्य तदेव वाङ्मनसागीचरं विद्यानिति तद्देनमभिद्धदाक्यं जरत्रवादिवाक्यवदनर्थकं वाचा वन्तर्गतच स्थात्। यतः प्रतगुणितीत्तरक्रमेण ब्रह्मानन्द-स्यातिप्रचितां । वक्तमुखम्य तस्य द्यत्ता \*\*भावादेव वाङ्मन-सयोस्ततो #निव्यत्तिः, यता वाची निवर्तन्त इत्य्चते। एव-

<sup>\*</sup> खिभधत्त इति ग०।

<sup>ं</sup> तत इत्यारभ्य जापचत द्रत्यनाः सन्दर्भः ख-पुस्तं पतित द्रत्यवगन्तव्यम्।

<sup>‡</sup> प्रवेशात् तदात्मकलिमिति ख॰।

श भानीति खः।

<sup>§</sup> वाक्येति ख॰। न समीचीनमेतत्।

<sup>|</sup> जतिश्यतामिति खः। जतिश्येन द्यत्तामिति गः।

<sup>\*\*</sup> इयत्ताखभावेनेति खः। ध्यगुद्धमेतत्। इयत्ताया स्रभावादिति गः।

<sup>††</sup> निष्टत्ति खः।

मियत्तारिहतं ब्रह्मण ग्रानन्दं \* विद्वान् कुत्यन न विभेती खु-चते। किञ्चास्य मान्त्रवर्णिकस्य विपियतः, सीऽकामयते त्यारभ्य वच्यमाणस्वसंक्रस्यावक्कृप्तजगज्जन्मस्थितिजगदन्तरात्मवादेर्भुक्तात्म-स्वरूपादन्यवं सुस्पष्टमेव॥

्र द्रतश्ची भयावस्थात् प्रत्यगात्मनीऽन्य ग्रानन्दमयः।

### भेदव्यपदेशाच ॥१८॥

(क) तसाद्दा एतसादालन द्रत्यारभ्य मान्वविषेकं ब्रह्म व्यञ्जयद्दाक्यमनप्राणमनोभ्य द्रव जीवादिप तस्य भेदं व्यप-दिग्रति, तसाद्दा एतसादिज्ञानमयादन्योऽन्तर आला ‡ व्यानन्दमय द्रति। अतो जीवात् 'भेदव्यपदेशाच्च' अयं मान्त-विषेक आनन्दमयोऽन्य एवेति विज्ञायते॥

इतञ्च ¶ जीवादन्यः।

(क) इतोशिष विद्यानाता नानन्दमयः। यतो भेदेन व्यपदिख्यते। भीषासादातः पवते, विद्यानमयादन्योश्नर खाता, खानन्दं ब्रह्मणो विद्यानित्यादिभिरिनन्तान्तादिजीवन्यस्य प्रशासितव्यतादिना खाभाविक-जीवेश्वरभेदस्य 'व्यपदेशाच'। खपि च, विद्यानं यद्यं तनुत इति व्यपदेशा-दिद्यानमयो जीव एव, न बुद्धिमात्रं बुद्धेः करणतादिति मा विस्नत-व्यम्। नच, नान्योश्तोशिक्त द्रखेत्यादिवाक्येन न परमेश्वरादन्यः कस्वित्

<sup>\*</sup> चानन्दं ब्रह्मण् इति ग०।

<sup>🕇</sup> चतस्रीत ख॰।

<sup>‡</sup> चनरासीत खः।

श अतस्ति ख॰।

## कामाच नानुमानापेचा॥ १८॥

(क) जीवस्यविद्यापरवशस्य जगत्कारणते हा\*वर्जनीयानु-मानिकप्रधानादिश्रव्दाभिधेयाचिद्वसुसंसर्गापेचा च । तथैव चि चतुमुखादीनां कारणलम्। इह च, सोऽकामयत बहु स्थां प्रजायेयेत्यचित्संसगरिहतस्य स्वकामादेव विचित्रचिद्दचिद्वसुनः सृष्टः, इदं सर्वमस्जत, यदिदं किञ्चेत्याद्वायते। अतोऽस्थानन्द-मयस्य जगत् स्जतो नानुमानिकाचिद्वसुसंसर्गपेचा प्रतीयते। अत्य जीवादन्य आनन्दमयः॥

इत्य ।

#### असिनस्य च तद्यागं शास्ति॥ २०॥

(ख) 'ग्रिसिन्' ग्रानन्दमये 'ग्रस्य' च जीवस्य 'तयोगमानन्द-योगं 'ग्रास्ति' ग्रास्त्रम्। रसी वै सः रस्ट् ह्येवायं लक्ष्यानन्दी

प्रत्यागात्मेत्याशङ्कनीयम् । रतदाक्यसः तु प्रत्यगात्मस्वातन्त्राद्रसृत्वश्रीत-त्वादिनिष्ठेधपरत्वात् । स्वतस्व स्वानन्दमय परमात्मेति ॥ १८॥

- (क) इतस्य। जीवस्य हि यस्य कस्यचिदपि निर्माणकमेणि स्रविद्या-परवण्णतया 'स्रनुमानस्य प्रधानस्य कारणादिरूपाचिद्वस्तुनोऽपेद्या' दृश्यते। स्रानन्दमयस्य तु न। कुतः। 'क्रामात्' सङ्गल्पादेव, सोऽकामयत बद्ध स्थामित्यादिना जगत्मगैकहेलस्रवणात्। स्रतो जीवादन्यः परमात्मे-वानन्दमयः॥१९॥
  - (ख) इतस्व। 'खिस्सिन्' खानन्दमये मान्तविधेने परमात्मनि 'खस्य'

<sup>\*</sup> ख-पुसके हि-मब्दो नीपलभ्यते।

<sup>†</sup> चकारः ख-गपुस्तकयोनं पयते।

भवतीति रसग्रन्दाभिषयानन्दमय जाभादयं जीवग्रन्दाभिलप-नीयः। ग्रानन्दीभवतीत्युचमाने यहाभाद्य ग्रानन्दी भवति, स स एवेत्यनुनात्तः को ब्रवीती त्यार्थः॥

एवमानन्दमयः परं ब्रह्मीत निश्चित सित, यदेष श्राकाश श्रानन्दो, विज्ञानमानन्दं ब्रह्मत्यादिष्वानन्दशब्देनानन्दमय एव पराम्हश्चते। यथा विज्ञानशब्देन विज्ञानमयः। अत एवानन्दं ब्रह्मणो विद्वानिति व्यतिरेकानिर्देशः। अत एवतमानन्दमय-मालानमुपसंक्रामतीति फलनिर्देशञ्च। उत्तरे चानुवाके पूर्वानुः वाकोक्तानामन्नमयादोनाम्, अन्नं ब्रह्मीति व्यजानात्, प्राणो ब्रह्मीति व्यजानात्, मनो ब्रह्मीति व्यजानादिति प्रतिपादनात्, आनन्दो ब्रह्मत्ययानन्दमयस्येव प्रतिपादनिमिति विज्ञायते। तत एव । तत्राप्यानन्दमयसालानमुपसंक्रस्त्रेख्यपसंहतम्। श्रतः प्रधानशब्दाक्षिलप्यादर्थान्तरस्रतस्य परस्य ब्रह्मणो जीवशब्दाक्षिलप्यादर्थान्तरस्रतस्य परस्य ब्रह्मणो जीवशब्दाक्षिलपनीयादिप वस्तुनोऽर्थान्तरत्वं सिडम्॥

यदापि मन्दपुखानां जीवानां कामाज्ञगत्सृष्टिरित-श्रिवतानन्दयोगो भयाभयहेतुत्विमित्यादि न सम्भवति । तथापि

जीवस्य चार्निनः 'तर्योगम्' घानन्दयोगं 'प्राक्ति' मललेन कथयति भग-वती खुतिः। रसो वै सः, रसं ह्येवायं लख्यानन्दीभवतीति प्रवागत्मनो यह्याभादानन्दयोगः स तसादन्यः परमात्मैवैव्यानन्दमयः परं ब्रह्मेति सिद्धम्॥ २०॥

<sup>\*</sup> चानन्दलाभादिति ख॰।

<sup>†</sup> अत्रवीदितीति गः।

<sup>‡</sup> खत एव चेति ख॰, ग॰।

वित्रचणपुण्यानामादित्ये \*न्द्रचन्द्रप्रजापतिप्रस्तीनां सम्भवत्ये-वितीमामाप्रद्वां निराक्तरीति।

# अन्तस्तइमीपदेशात्। २१॥

(क) दरमामायते छान्दोग्ये। य एषी इन्तरादित्ये हिरएमयः पुरुषो दृश्यते, हिरएमश्च पुरुषो दृश्यते, हिरएमश्च पुरुषो ग्राप्रणात् सर्व एव सवर्णसस्य, यथा कथासं पुण्डरीक मेवमिचणी तस्योदिति। नाम, स एष सर्वेभ्यः पामभ्य उदित, उदेति ह व सर्वेभ्यः पामभ्यो य एवं वेद, तस्य ऋक् साम च गैणा वित्यधिदैवतमथा-

<sup>(</sup>क) इन्दे। मेरिसमाभायते। खय य एषी रिन्तरादि वि दिर्मियः पुरुषो देखते हिर्मिभ्यः पुरुषो देखते देखते स्वादित्यमण्डलान्मोरन्तः स्वति स्वाद्याः पुरुषः कि जीवविभेष खाहोसित् परमपुरुष इति संभ्यः। पुरुष्यः स्वादे जीविभेष द्वति पूर्वपन्तः। कुतः। हिरम्प्यभ्रम् हिरम्प्यन्ते के भोरिन्तरादि विरूप्यभ्रम् हिरम्प्यन्ते विष्ये द्वति पूर्वपन्तः। कुतः। हिरम्प्यभ्रम् हिरम्प्यन्ते के भोरिन्तरादि विरूप्यम् विष्यात्। परस्य तु स्वभ्रम् के निका द्वादिना सभ्यात् प्रति प्रति विरूप्य विष्याः। कि स्वादिना ति प्रति प्रति स्वादिना ति प्रति विरूप्य विषयः। सम्भवति। तत्र परमपुरुष एवेति राद्यानः। कुतः। स एष सर्वेभ्यः प्राप्यभ्य उदित हत्यादिना स्वपहतः। स्वादिना स

<sup>\*</sup> मायिनामिन्द्रीत ख०।

<sup>†</sup> चन्तज्ञद्वर्म उपदेशादिति ख॰। जिपिकरप्रमादविज्ञभणमेतत्।

<sup>!</sup> **डिंदितिनी**मिति ख॰।

श एष वे द्ति ग०।

ध्यातम् \*, श्रथ य एषीऽन्तरिचिणि पुरुषी दृश्यते, सैव ऋक् तलाम तदुक्यं तदाजुस्तद्ब्रह्म तस्वैतदेव रूपं यद्मुष्य रूपं

पाप्रावादिपूर्वेकसर्वे जोकतामे प्रावाद्युपदे प्रात्। तेषां जीवे व्यसम्भवात्। किञ्च। यदा प्रायः प्रायते रुक्तवर्णमादित्यवर्णं तमसः प्रस्तादित्या-दिना सत्यसङ्कल्पावकल्याणगुणवन्त्वादिस्वाभाविकधमेवत् ब्रह्माणि प्रारीर-वन्त्वस्याप्यविरुद्धत्वात्। च्यत यव सत्यसङ्कल्पस्य भगवतः सेच्चयेव खानु-कृपाप्राद्यतप्रदिसम्बन्धः। च्याप्रव्यदिवाक्यस्य च प्राक्ततप्रव्यदिनिष्ठिधपरत्वम्। नच पराश्रितत्वं तस्य वाच्यं, सर्वाश्रयत्ववत् सर्वान्तरत्वस्यापि, च्यन्तः प्रविष्ठः प्राक्ता, सर्वभूतान्तरात्मेत्यादिप्रास्त्रसिद्ध-त्वादिति । १। । च० ६॥

(स्त्रायं स्ता) यवं सामान्यतः च्रेत्रच्चेत्रच्योः कारणतं निरस्य इदानीं विश्वेषतः प्राप्तिश्वर्याणामादिखादिरूपचेतनानां तथातं निराकरोति। य एषीयन्तरादिखे हिरण्ययः पुरुषो हिरण्यसश्रुरिखादे। श्रूयमाणः पुरुषाकारः परमात्मेव। कृतः। 'तद्धमेषिरेश्वातं'। तस्य परमेश्वरः स्थेव धर्माणामपहतपाप्रात्वोपासकसर्वपापमोचियद्वत्वसर्वात्मकत्वादीनामस्मिन् वाच्ये उपदेश्वात्। स एष सर्वेषां जोकानामीशः सर्वेषां कामानाम्, तस्थोदिति नाम, स एष सर्वेभ्य पाप्पम्य उदित इत्यादिना प्रतिपादिता धर्मा हि पारमेश्वरा एव। श्रूयते च, तद्रपस्थापि स्वप्राक्षतत्वम्। वेदाहमितं पुरुषं महान्तमादिखद्यां तमसः परस्वादिखादे।। स्वतः प्रत्यात्मात्रेश्वर्यान्तरभूतो निरुपाधिकानवधिकातिश्वरानन्दोय्पाद्यतासाधारणदिव्यद्यम्। ११॥

<sup>\*</sup> ख-पुस्तके नामेत्यादि अध्यावामित्यनां न पठाते। अध्यावामितीति ग०।

<sup>†</sup> चनराचिणीति गः।

यावरमुष्य गेष्णी ती गेष्णी यदाम तदामेति । तत्र सन्दिह्यते । किमयमच्यादित्यमण्डलान्तरवती पुरुषः पुर्णोपचयनिमित्तैश्वय त्रादित्यादिगब्दाभिलप्या जीव एव, ग्राहोस्वित्तदितिरत्तः पर-मामिति। किं युक्तम्। उपचितपुखी जीव एवेति। कुतः। सगरीरत्यवणात्। ग्रारीरसम्बन्धी हि जीवानामेव सम-वति । क्रमानुगुणप्रियाप्रिययोगायत्ती हि ग्ररीरसम्बन्धः। श्रत एव हि कमसम्बर्धात्वस्य मोच्य प्राप्यतमग्ररीरत्नेनोचते। न इ वे समरीरस्य सतः प्रियाप्रिययोरपहतिरस्ति, अमरीरं वावसन्तं न प्रियाप्रिये स्प्रमत इति। समावति च ‡ पुर्णाति-गयात् ज्ञानाधिकां भक्ताधिकाञ्च। अत¶ एव लीककामेश-लादिई तस्यैवीपपद्यते । अत एव चीपास्थलं फलदायिलच पापचय करलेन मोचोपयोगिलच्च। मनुष्येषयपचितपुर्खाः केचिज्जानशक्त्यादिभिर्धिकतरा दृश्यन्ते। तत्र सिंडगन्धर्वा-दयस्ततञ्च देवा \*\*सतञ्चेन्द्रादयः। अतो ब्रह्मादिष्वन्यतम् एवैकै-कस्मिन् कच्चे उपचितपुष्यविश्षेषेषे प्रभूत † मैखर्यं प्राप्ती जगत्सच्चाद्यपि करोतीति जगत्कारणवजगदन्तरासवादि-

<sup>\*</sup> खकर्मानुगुणिति ख॰, ग॰।

<sup>†</sup> योगायेति ख०, ग०।

<sup>‡</sup> चकारः ख-पुक्तके नीपलभ्यते।

<sup>¶</sup> तत द्ति ख॰, ग॰ [

<sup>§</sup> कामेशिल्लादीति ख॰। कामेशलादिति ग॰। परच अयुक्तं पठाते।

<sup>॥</sup> चपणेति ख०, ग०।

<sup>\*\*</sup> देवता द्ति ग०।

<sup>††</sup> एवम्प्रतिमिति ग॰।

वाक्यमिसनेवोपचितपुख्विशेषे सर्वज्ञे सर्वभ्रात्ती वर्तते। अतो जीवात्रातिरिक्तः परमाला नाम कि सदिस्ति। एवच सति, अख्लमनखद्रसमित्यादयो जीवासन एव स्रूपाभिप्राया भवन्ति । मीचपासार्खापि तत्सक्षपतवाप्त्रापायी अपरेगप-राणीत्येवं प्राप्तेऽभिधीयते। 'अन्तस्तद्वमीपदेशात्'। अन्तरा-दित्ये श्रन्तर चिणि च यः पुरुषः प्रतीयते, स जीवादन्यः प्रमात्मेव। कुतः। 'तद्भर्मोपदेशात्' जीवेष्वसभावात् तदत-रिक्रस्थेव परमात्मनी धर्मीऽयमपहतपाप्रात्वादिः, स एव सर्वेभ्यः पामभा ! उदित इत्यादिनोपदिश्वते। अपहतपामतं ह्यप-इतकमैलं कमेवस्रातागन्धर्हितलिमित्यर्थः । कर्माधीनसुख-दु:खभागित्वेन कर्मवय्या हि जीवाः। श्रतीऽपद्दतपाप्मलं जीवा-दन्यस्य परमात्मन एव धर्मः। तत्पूर्वनं खरूपोपाधिनं लोक-कामि अत्वं सत्यसङ्गलादिकं सर्वभूतान्तरामत्वचास्येव धर्मः। | यथाइ। एष श्रालापइतपामा विजरी विस्त्यविश्रोकी-ऽविजिघसोऽपिपासः सत्यकामः सत्यसंकल्प इति। तथा, एष सर्वभूतान्तरात्मापद्दतपामा दिव्यो देव एको नारायण इति, सीऽकामयत बहु स्थां प्रजायेयेत्यादि \*\* सत्यसंकल्पलपूर्वक-

<sup>\*</sup> तसुपायीत खः। अग्रह्मेतत्।

<sup>†</sup> अन्तराचिणीति ग०।

<sup>‡</sup> पामभ्य द्ति ख-पुक्तकं न पठति।

<sup>¶</sup> इत्यर्थ इति ख-पुस्तके नालीकाते।

<sup>§</sup> खोकानामी श्विमिति ख॰।

<sup>|</sup> यद्यपादिति ख॰।

<sup>\*\*</sup> इत्यभीति ख॰।

समस्तिचदिचिद्दसुष्टियोगी निरुपाधिकभयाभयहेतुलं वाङ्म-नसपरिमिति\*क्ततपरिच्छेद-रिहतता नविधकाति प्रयानन्दयोग इत्यादयोऽकर्मसम्पाद्या खाभाविका धर्मा जीवस्य न सम्भवन्ति॥

यत्त, यरीरसम्बन्धात्र जीवातिरिक्त दृत्युक्तम्। तद्मत्।
न हि यरीरवत्वं कर्मवस्थतां साधयति, सत्यसङ्गलस्थेच्छयापि यरीरसम्बन्धसभावात्। स्रयोच्येत, यरीरं नाम निगुणाक्षात्रप्रतिपरिणामरूप्मतसङ्गातः, तत्सम्बन्धस्यापहतपाप्मनः
सत्यसंकल्पस्य पुरुषस्थेच्छया न सभावति, स्रपुरुषार्थेत्वात्। कर्मवस्यस्य तु स्वरूपानिभित्तस्य कर्मानुगुणप्पलोपभोगायानिच्छतोऽपि तत्सम्बन्धोऽवर्जनीय द्ता। स्यादेतदेवं, यदि गुणत्रयणमयः प्राक्ततोऽस्य देहः स्थात्। स तु स्वाभिमतस्वानुरूपोऽपाक्तत
एविति सर्वमुपपत्रम्॥

एतदुक्तं भवति । परस्यैव ब्रह्मणो निखिलहेयप्रत्यनीकाननज्ञानानन्दैकखरूपतया सकलेतर्विलचणस्य खाभाविकानवधिकातिप्रयासंख्येयकच्याणगणाच्य सन्ति । तद्देव खाभिमतानुरूपैकरूपाचिन्यद्याङ्गतिनत्यनिरवद्यनिर्तिप्रयोज्ञ्वस्यसौन्दर्यसौगन्ध्यसौकुमार्यलावण्ययोवनाद्यनन्तकच्याणगणगणिनिधदिव्यरूपमपि खाभाविकमस्ति । तदेवीपासकानुग्रहेण तत्प्रतिपच्यनुरूपसंस्थानं करोति । अपारकारुखसौशीच्यवात्सस्यौ-

<sup>\*</sup> परिमितिस्तिति न दश्यते ख-पुस्तके । परिमितिति ग०।

<sup>†</sup> रहितानवधिकति ख॰, ग॰।

<sup>‡</sup> रूपेति न पठाते ख-पुस्तके।

<sup>¶</sup> विगुणेति ख०।

दार्यजलिध\*निरस्तिनिखिलहेयगन्थोऽपहतपामा परमासा † पर-ब्रह्म प्रकोत्तमो नारायण इति, यतो वा इमानि भूतानि जायनी, सदेव सोम्येदमग्र आसीत्, आसा वा इदमेक एवाग्र आसीत्, एको ह वे नारायण आसीत्, न ब्रह्मा नेमान इत्या-दिषु निखिलजगदेककारणतयावगतस्य परस्य ब्रह्मणः, सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म, विज्ञानमानन्दं ब्रह्मीत्यादिष्वेवस्नूतं‡ स्वरूप-मित्यवगस्यते। निर्मुणं निरस्त्रनम् अपहतपामा, विजरो विस्त्य-विम्नोकोऽविजिघसोऽपिपासः सत्यकामः सत्यसङ्ख्यः,

न तस्य कार्यं करण्च विद्यते
न तस्मयाभ्यधिकय दृश्यते।
परास्य ग्रिकिविविविव यूयते
स्वाभाविकी ज्ञानवलिक्रया च॥
तमीश्वराणां परमं महेयरं
तं दैवतानां परमच दैवतम्।
सकारणं करणाधिपाधिपो
नचास्य कश्चिजनिता नचाधिपः।
सर्वणि रूपाणि विचिन्य धोरः।
नामानि क्राताभवदन् यदास्ते
वेदाहमेतं पुरुषं महान्तम्।
श्चादित्यवर्णं तमसः परस्तात्।

<sup>\*</sup> जलिधिरिति ख०, ग०।

<sup>†</sup> परमासिति न पठित ख-पुस्तकम्।

<sup>‡</sup> एवस्मृतस्वरूपिमिति ग०।

मर्वे निमेषा जित्तरे विद्युतः पुरुषादधीत्यादिषु परस्य ब्रह्मणः प्राक्षतहेय स्टेहसम्बन्धं तन्मू लक्षमेवस्थता- सम्बन्धः प्रतिषिध्य कन्धाणगुणान् कन्धाणरूपः वद्ति। तिद्दं स्वाभाविकमेव रूपमुपासकानु ग्रहेण तत्यतिपत्त्यनु गुणा- कारं देवमनु स्थादि संस्थानं करोति स्वेच्च्येव परमकारुणिको भगवान्। तिद्दमाह स्रुतिः। स्रजायमानो बहुधा विजायत दति। स्थितस्थ।

श्रजीऽिष सत्तव्ययात्मा स्तानामी खरोऽिष सन्।
प्रकृतिं खामधिष्ठाय सम्भवान्यात्ममायया॥
परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुष्कृतािमिति॥
साधवी ह्युपासकास्तत्परित्राणमेवोद्देश्यम्। श्रानुषङ्गिकसु
दुष्कृतां विनाशः, मंकल्पमाचेणािष तदुपपत्तेः। प्रकृतिं खािमिति
प्रकृतिः खभावः। खमेव खभावमास्याय, न संसारिणां खभावमित्यर्थः। श्रात्ममाययेति खसंकल्परूपेण ज्ञानेनित्यर्थः। माया
वयुनं इज्ञानमिति ज्ञानपर्यायमिष मायाश्रव्दं नैघण्टुका श्रियोयते। श्राह च भगवान् पराश्ररः।

समसाः ग्रत्तयश्चैता नृप यत प्रतिष्ठिताः। ति स्वरूप्ऽवैरूषं रूपमन्य दरेमे इत्॥

<sup>\*</sup> देथेति न पठाते ख-पुस्तके।

<sup>†</sup> अनुगुणाकरिमिति ख०, ग०। न युक्तमेतत्।

<sup>‡</sup> वैनिमिति ग०। खिपिकरप्रमाद्विज्भणमेतत्।

शनैर्घाष्ट्रका द्रति ख॰।

<sup>§</sup> तिद्वश्वरूपेति ख०, ग०।

समस्तप्रतिरूपाणि तत्करोति जनेखर ।
देवतियद्भनुष्याख्यचेष्टावन्ति खलीलया ॥
जगतामुपकाराय न सा कर्मनिमित्तजेति ।
त्रवताररूपस्यापास्तत्वमुच्यते \*। महाभारते च, अर्चावताररूपस्याप्यपास्तत्वमुच्यते †।

न भूतसङ्घांस्थानी देहोऽस्य परमासन दृति।

अतः परस्यैव ब्रह्मण एवंरूपव‡त्वादयमपि तस्थैव धर्मः।

अत आदित्यमण्डलाच्यधिकरण आदित्यादिजीवव्यतिरिक्तः परमास्यैव॥

#### भेदव्यपदेशाचान्यः॥ २२॥

(क) ग्रादिखादिजीवेभ्यो 'भेदो व्यपदिश्वते श्रस्य पर-मामनो, य ग्रादिखे तिष्ठनादिखादन्तरो यमादिखो न वेद, यसादिखः ग्ररीरं, य ग्रादिखमन्तरो यमयित, य ग्रामिन तिष्ठनामनोऽन्तरो यमामा न वेद, यस्यामा ग्ररीरं, य ग्रामा-

<sup>(</sup>क) इतस सादिवाद्यन्तः स्थः हिरणायरूपः परमेश्वर एव । कुतः । य स्थादिवे तिस्त्र इति हिरणायरूपः, य स्थाति तिस्त्र इति कित्र इति हिर्मा कित्र इति कित्र इति हिर्मा कित्र इति इति हिर्मा कित्र इति हि

<sup>\*</sup> अवतारित्यादिपाठः ख-ग-पुस्तकयोने पठाते ।

<sup>†</sup> चर्चावतारेत्यादिपाठः ख-पुस्तके न दश्यते।

<sup>‡</sup> एवं रूपरूपलादिति ग०।

नमन्तरी यमयित, यसाचरं मरीरं यमचरं न वेद, यो सत्यु-मन्तरे सचरन् यस्य सत्युः मरीरं, यं सत्युनं वेद, एष सर्व-स्तान्तरात्मा अपहतपामा दिखो देव एको नारायण इति च, श्रसादप्यपहतपामनः परमात्मनः सर्वान् जीवान् मरीर-त्वेन व्यपदिश्य तेषा\*मन्तरात्मत्वेनेनं † व्यपदिमति। अतः सर्वेभ्यो हिर्ण्यगर्भोदिजीवेभ्योऽन्य एव परमात्मेति सिद्धम्॥

यतो वा इमानि भूतानि जायन्त इति जगत्कारणं ब्रह्मेत्यवगम्यते। किं तज्जगत्कारणमित्यपेचायां, सदेव सीम्येदमय
आसीत्, तन्तेजोऽस्जत, आसा वा इदमेक एवाय आसीत्, स
इमांक्षोकानस्जत, तसादा एतसादात्मन आकाप्रः समूत इति
साधारणः प्रव्देजगत्कारणे निर्दृष्टे, ईचणविशेषानन्दविशेषह्यविशेष सेस्नभावात् प्रधानचेत्रचादिव्यतिरिक्तं ब्रह्मोत्यक्तम्।
इदानीमाकाशादिविशेष प्रव्देणिनिर्दिश्य जगत्कारणत्वजगदैश्वर्यादिवादेऽप्याकापादिशव्दाभिधेयत्या प्रसिद्धचिद्दिस्तुनोऽप्यान्तरमुक्तलचणमेव ब्रह्मोति प्रतिपायते, आकाशस्त्रिङ्गादित्यादिना पादशेषण।

अपहतपापालादिविधिष्ठो नारायणः प्रधानात् प्रत्यगातमन्य 'अन्यः' अर्था-नारभूतो निखिलजगदेवकारणमिति सिद्धम् ॥ २२ ॥

<sup>\*</sup> एवं मिति ख॰।

<sup>†</sup> एवसिति ग०।

<sup>‡</sup> विशेषिति ख-पुस्तके नी ए लभ्यो।

श विशेषं निर्दिश्वेति ख॰।

## श्राकाशस्त्रिङ्गात् ॥ २३॥

(क) इदमानायते छान्दोग्ये। अस्य लोकस्य का गतिरित्या-काम इति होवाच, मर्वाणि ह वा इमानि भृतान्याकामादेव समुत्पयन्ते, आकामं प्रत्यस्तं यन्ति, आकामो ह्येवैभ्यो भूतेभ्या\*

(स्त्रार्थेन्त) सर्वाणि ह वा हमानि भूतान्यानाणादुत्यद्यन्ते, खानाणं

<sup>(</sup>क) छान्दोग्ये ग्रालावत्यजैवलिसंवादे श्रयते। अस्य लोकस्य का गतिरित्वृत्ते प्रतिवचनम्, स्रानाण इति होवाच, सर्वाणि ह वा इमानि भूतान्याकाशादेव समुत्यद्यन्ते, खाकाशं प्रत्यस्तं यन्ति, खाकाशो ह्यवेभ्यो च्यायानाकाणः परायणमिति। स्रच स्राकाण्यस्विदिष्टः कि प्रसिद्धा-काशो जगलारयम्। उत समस्तिचदिचिद्विच्याः परमात्मेति संश्यः। भूताकाण इति पूर्वपद्यः । यतः, प्रसिद्धतरप्रयोगे तस्यैव भाटिति बुद्धावारी-चणात्। ब्रह्मणि तु गाण व्याकाशशब्दः, विभुवादिधमैक्तस्य व्याकाश-साद्यात्। यतो वा इमानि भूतानि जायन्त इत्यादिसामान्यलच्यास्य सदादिशब्दानामपि साधारणलेन, चानाशादेव समुत्ययन इति वाका-प्रेचे विश्रेषपर्यवसानात्। देवाणादयोऽपि चाकाश एव जगलारणमिति निश्चिते सति तत्र गीया वर्णनीयाः। तस्तादाकाणप्रव्देन भूताकाण एवेति प्राप्ती राद्वान्तः। सर्वेचं ब्रह्मैव चाकाप्रप्रव्दिनिर्देष्टम्। कुतः। सर्वाणि ह वा रमानि भूतानीति प्रसिद्धवित्र शात्, प्रसिद्धे अ रेचापूर्व-कलात्। तथा, यदीव खाकाण खानन्दो न स्थात्, खाकाणो इ वै नाम-रूपयोनिविहितेयादिरू ज़िरुचा च चिद्चिदिल च्या ब्रह्माण्येव स्थानाप-शब्दो मुख्य इति। (१।१। छ। ०।)

<sup>\*</sup> भूतेभ्य इति न पठाते ख-ग-पुस्तकयोः।

च्यायान्, आकाशः परायणिमिति। तत्र सन्दे हः। किं प्रसिद्धा-काश्र एवात्राकाश्र व्हेनाभिधीयते। उतोक्त च लक्केति। किं प्राप्तम्। प्रसिद्धाकाश्र इति। कुतः। श्रव्हेकसमधिगम्ये वस्तुनि य एवार्यो व्युत्पत्तिसिद्धः श्रव्हेन प्रतीयते, स एव ग्रहीतव्यः। श्रतः प्रसिद्धाकाश्र एव चराचरात्मकभूतजातस्य कृत्सस्य कार-णम्। श्रतः, तस्रादनतिरिक्तं ब्रह्म॥

नन्वीचापूर्वे न स्थादिभिरचेतना जीवाच व्यतिरिक्तं ब्रह्मेख्कम्। सत्यमुक्तम्। दुरुक्तन्तु \* तत्। तथाहि, यतो वा
दमानि स्तानि जायन्त तद्ब्रह्मोत्युक्ते, कुत दमानि सृतानि
जायन्त द्वादिविशेषाकाङ्घायां, सर्वाणि ह वा दमानि
भूतान्याकाशादेव समृत्पयन्त द्वादिना †विशेषप्रतीते जैगजन्मादिकारणमाकाश एवेति निश्चिते, सदेव सोस्थेदमय

प्रवक्तं यन्तीवादिषु 'खानाप्रणब्देन परमात्मेव निर्देष्टः । कुतः । 'तिल्लिङ्गात्' । लिङ्गं खाविक्छनं धिमिविग्रेषं गमयित परिक्लिनतीति युत्-पत्तिवप्रात् तस्य परम्रह्मण एव सर्वनारणत्वच्यायस्वपरायणत्वादे लिङ्गाद-यभिचारिधमीत् । निह्न तेषां भूतानाप्रो सम्भवः । तस्य वायादीनां नारणत्वादिसम्भविदेषि, खानाप्रादेवे व्यवनारस्य सर्वाणीति पदस्य च पाठान्न सर्वेनारणत्वादिलिङ्गानां तत्र सम्भवः । तस्मादा एतसादात्मन खानाप्रः सम्भूत द्रवात्मनायत्वश्रवणाच । खस्य खनारणत्वे खात्माश्रयापत्तेः । तस्मादानाप्रादिण्रब्दवाचः परमात्मविति सिद्धम् ॥ २३ ॥

<sup>\*</sup> च्ययुक्तिमिति ग०।

<sup>†</sup> द्रत्यादिविशेष द्ति खः।

यामीदिलादिव्यपि सदादिशब्दाः साधारणाकारास्तमेव विशेष-माकाशमभिद्धति। शाला वा द्रमेक एवाय शासीदित्या-दिष्वा \* त्म प्रव्ही ऽपि तचैव वर्तते। तस्यापि हि चेतनैकान्तलं न समावति, यथा मदालको घट इति । आप्नीतीत्यालेति सुत-रामाकाशिऽप्यात्मशब्दी वर्तते । अत एवमाकाश्र एव कारणं ब्रह्माति निश्चिते सतीचणादय सतदनुगुणा गौणा वर्णनीयाः। यदि हि साधारणग्रब्दैरिव सदादिभिः कारणमभ्यधायिष्यत ॥, र्चणायर्थानुरोधेन चेतनविशेष एव कार्णमिति निर्देच्यत। त्राकायग्रन्देन तु विशेष § एव निश्वित इति नार्थस्वाभा व्यात् निर्णेतव्यमस्ति। ननु, आत्मन आकाशः संभात द्वाकाश-स्यापि कार्यतं प्रतीयते । सत्यम् । सर्वेषामेवाकाणवास्वादीनां सूच्यावस्था स्थलावस्था चेत्यवस्थाद्यमस्ति । तताकाशस्य सूच्या-वस्था कारणं, स्यूलावस्था तु कार्यम्। आत्मन आकागः सम्भूत इति स्वसादेव स्सारपात् खयं स्थलरूपः सम्पत इत्यर्थः। सर्वाणि ह वा इमानि भूतान्याकाशादेव समुत्पद्यन्त इति सर्वस्य जगत आकाशादेव प्रभवाष्ययादिश्ववणात् तदेव जगत्। का-

<sup>\*</sup> द्रत्यादिष्वपीति खः।

<sup>†</sup> तस्यापीत्यादिर्वर्ततद्रत्यनाः पाठः ख पुस्तके न दृग्यते । लिपिकरप्रमाद एवाच निदानम्।

<sup>‡</sup> समीचणाद्य द्ति ग०।

<sup>¶</sup> अध्यधायिषतेति गः। न समीचीनमेतत्।

<sup>§</sup> चेतनविभीष इति ख॰।

<sup>।</sup> तदेव हि कारणमिति ग०।

रणं ब्रह्मीत निश्चितम्। यत एवं प्रसिद्धाकागाद्दनितिर्क्तं ब्रह्म। त्रत एव, यदेष याकाण्य त्रानन्दो न स्थात्, याकाणो ह वै नामरूपयोनिर्विहितेस्येवमादिनिर्देशोऽप्युपपन्नतरः \*। यतः प्रसिद्धाकाणाद्दनितिर्क्तं ब्रह्मीत्येवं प्राप्ते ब्रृमः। 'याकाण-स्तिक्षात्'। 'याकाण्यस्वाभिधेयप्रसिद्धाकाणाद्देतनाद्योन्तर-भृती ययोक्तलचणः परमास्तेव। कुतः। 'तिक्षिष्ठात्'। निस्तिल-जगदेककारणत्वं सर्वसाज्यायस्वं परायणत्वं मित्यादीनि परमासिल्ङान्यपलभ्यन्ते। निस्तिलजगदेककारणत्वं द्यदिहसुनः प्रसिद्धाकाण्यस्वस्ति। परायणत्वच्च निपपद्यते। चेतन्वत्वस्तत्वार्यत्वासम्भवात्। परायणत्वच्च नित्नानां परमप्रायत्वं, तचाचेतनस्य हेयस्य सक्तप्रकृषाय्विरोधिनो न सम्भवति। सर्वसाज्यायस्त्वच्च निरुपाधिकं सर्वेः कत्वाणगुणैः सर्वभ्यो निर्तिण्योत्कषः। तद्यचितो नोपपद्यते॥

यदुकं, जगत्कारणविशेषाकाङ्कायामाकाश्रश्यदेन विशेष-||समप्णादन्यसर्वं तदनुरूपमेव वर्णनीयमिति । तद्युक्तम् । सर्वाणि च वा दमानि भूतान्याकाशादेव समुत्ययन्त इति प्रसिद्धवित्रदेशात् । प्रसिद्धवित्रदेशो चि प्रमाणान्तरपाप्तिम-

<sup>\*</sup> निष्यन द्ति ग०। पाठीऽयं नास्मभ्यं रीचते।

<sup>+</sup> परायणमिति क०, ख०।

<sup>‡</sup> खचेतनेति ख॰। अयुक्तमेतत्।

<sup>¶</sup> ख-पुस्तके चकारी नीपखभ्यते।

<sup>§</sup> देहस्येति ख-ग-पुस्तकयोः पश्चते। पाठीऽयं न समीचीनः।

<sup>|</sup> सकलपुरुषार्थविरीधिन इत्यादिर्विग्रेषेत्यन्तः पाठः ख-पुसके लिपिकरप्रमादात् पतित इति ज्ञालव्यम्।

पेचते। प्रमाणान्तराणि च, सदेव सोम्येदमग्र ग्रासीदित्येव-मादीन्येव वाक्यानि। तानि च यथोदितप्रकारेणैव ब्रह्म प्रति-पादयन्तीति तत्प्रतिपादितं ब्रह्म ग्राक्षाग्रग्रग्रदेन प्रसिद्धवित-दिग्यते। सभवति च परस्य ब्रह्मणः प्रकाशकत्वादाकाग्र-ग्रन्थाभिषेयत्वम्, ग्राकाग्रते ग्राक्षाग्रयति चेति। किञ्च। श्रनेना-काग्रग्रन्देन विशेषसमपण्यश्चमेणापि चेतनांग्रं प्रत्यसभावित-कारणभावमचेतनविशेषमभिद्धानेनां, तदैचत बहु स्यां प्रजायेयेति, सोऽकामयत बहु स्यां प्रजायेयेत्यादिवाक्यभेषाव-धारितसाव ज्ञासत्यसङ्ख्यत्वादिविशिष्टापूर्वार्थप्रतिपादनसमर्थ-वाक्यार्थान्ययाकरणं न प्रमाणपद्वीमधिरोहति। एवमपूर्वा-नन्तविशेषणविश्रिष्टापूर्वार्थप्रतिपादनसमर्थानेकवाक्यगतिसामा-न्यञ्चकेनानुवादक्षेणान्यथा कर्तुं न ‡ शक्यते॥

यत्तु, श्रामण्यस्थितनेवान्तो न समावति। सदामको घट द्रव्यादिषु दर्भनादित्युत्तम्। तत्रीचिते। यद्यपि चेतनादन्यत्रापि क्विदासण्यस्ः प्रयुच्यते, तथापि श्ररीर्प्रतिसम्बन्धिन्यासग्रब्दस्य प्रयोगपाचुर्यात्, श्रामा वा द्रदमेक एवाय श्रासीत्,
श्रामन श्राकाशः सम्भूत द्रव्यादिषु १ श्ररीर्प्रतिसम्बन्धि चेतन

<sup>\*</sup> सार्यमाणिति खः। चपपाठीऽयम्।

<sup>†</sup> अभिधानेनेति ग०। चयुक्तमेतत्।

<sup>‡</sup> ग-पुलके नेति लिपिकरप्रमादात् पतितम्।

<sup>¶</sup> चाकाश्यव्दस्रोति खः। चसमीचीनीऽयं पठाते।

<sup>§</sup> तथापीत्यादिरित्यादिष्वित्यनः पाठः ग-पुन्नके न दश्यते।

<sup>||</sup> सम्बन्धी इति ख॰।

एव प्रतीयते। यथा गोग्रन्थ्यानेकाथवाचितेऽपि प्रयोगप्राचुर्यात् सास्नादिमानेव स्वतः प्रतीयते। त्रर्थान्तरप्रतीतिस्नु तत्तदसाधा-रण्क्षनिदेशापेचा। तथा स्वतः प्राप्तं ग्ररीरप्रतिसम्बन्धिचेत-नाभिधान मेव, स ऐच्चत लोकानु स्रजा इति, सोऽकाम-यत बहु स्यां प्रजाययेख्यादि तत्तदाक्यभेषा एव स्थिरीकुर्वन्ति। एवं ‡ वाक्यभेषावधारितानन्यसाधारणानेकापूर्वाधिविधिष्टं निखलजगरेककारणं, सदेव सोम्यदमय आसीदिति वाक्यसिदं ब्रह्मवाकायग्रस्टेन प्रसिद्धवत्, सर्वाणि ह वा दमानि भूता-नीत्यादिवाक्येन निर्दिश्यत इति सिद्धम्॥

#### ग्रत एव प्राणः ॥ २४ ॥

- (क) इदमान्नायते क्रान्दोग्ये। प्रस्तोतर्था देवता प्रसाव-मन्वायत्तेति प्रसुत्य, सा कतमाई देवता, प्राण इति होवाच,
- (क) इंग्लियो खाकाणवाकानन्तरमुद्गीचे खूयते। प्रस्तोतर्या देवता प्रस्तावमन्वायत्ता, ताचेदविद्वान् प्रास्तोच्यो मूर्धा ते व्यपतिच्यदिति प्रस्तुत्व कतमा सा देवतेति प्राण इति होताच। सर्वाणि ह वा इमानि भूतानि प्राणमेवाभिसंविप्रन्ति प्राणमेचु ज्ञिहते, सेवा देवता प्रस्तावमन्वायनेति। तच प्राणबन्धनं हि सोम्य मनः प्राणस्य प्राणमिखादे। ब्रह्मणि प्राणप्रव्द-प्रयोगात् प्राणवायो च प्रसिद्धतरत्वात् सर्वजगत्वारणतया प्राणप्रव्द-

<sup>\*</sup> तर्साधारणेति ख॰।

<sup>†</sup> चेतनाविधानमिति ख॰, ग॰।

<sup>‡</sup> तत्तदाक्यभ्रेषा-एविमिति ग-पुस्तके नालीक्यते।

<sup>¶</sup> प्रक्तीतव्या दति ख॰, ग॰। नितरामयुक्तं प्रवि।

<sup>§</sup> कतमा चित ख॰ ग•।

सर्वाणि इ वा इमानि भूतानि प्राणमेवाभिमं विश्वान्ति प्राणमधु-जिहते\* सैषा देवता प्रस्तावमन्वायत्ता, ताचेदविद्वान् प्रास्तोष्यो मूर्धा ते व्यपतिष्यदिति। श्रव प्राणमञ्चेऽप्याकामभ्रव्यवत् प्रसिद्धप्राणव्यतिरिक्ते परिस्नानेव ब्रह्मणि वर्तते, तदसाधारण-निखिलजगयविश्वनिक्रमणादिलिङ्गात्रसिद्ववत् निर्दिष्टात् ।

निर्देशः किं वायुरुत्तिप्राणः। उत, उक्तलच्यां परं ब्रह्मित संभ्यः। तन वायुरुत्तिप्राण एवेति पूर्वपच्यः। कुतः। सर्वस्य जगतः प्राणाधीन-स्थितिदण्येनात् प्रसिद्धिकलाच स एव निर्धिलजगदेककारणतया निर्देश-महतीति। धन राद्धान्तः। शिलाकाष्ठादिषु ध्रचेतनेषु प्राणायत्त-स्थित्यभावात् प्राणस्य सर्वक्ष,रणलाद्यसम्भवाच, सर्वाण इ वा इमानि भूतानि प्राणमेवाभिसंविण्यन्तीति प्रसिद्धविन्देशेन प्राणण्यदिनिर्देशं परमेव ब्रह्म। किञ्च। यदा वे पुरुषः खिपति प्राणं तिहं वाग्राचिति प्राणं चचुः प्राणमित्यदि श्रव्या प्राणे कार्यप्रवेणोद्यमदर्भनात् स एवाच उपास्यतया विधीयत इति न प्रञ्चनीयम्। तच इन्त्रियमाचसंवेणादिसम्भविष्यत्वा विधीयते॥१।१। च ६॥

(स्त्रार्थेकु) अतिरेश्रमुखेनाह,—'अत रव' पूर्वेस्त्री तति स्तिरेव 'प्राण्य स्विदिष्टं ब्रह्मे व्यर्थः। सर्वाणि ह वा रमानि भूतानि प्राण्य मेवाभिसं विश्वाली व्यादिना महाभूतसं वेश्वनादिनं ब्रह्म विद्वाले प्राण्य वाक्ये श्रूयते। तसात् परमात्मेव, प्राण्यति सर्वे जगत् यसि विति खुत्पच्या प्राण्य स्वेति श्रिक्षे वित्र । २४॥

<sup>\*</sup> चल्जिहते इति ख॰।

<sup>†</sup> निर्देशादिति ग०।

श्रिष्ठिकाशङ्का तु, अन क क्षत्सभूतजातस्य प्राणाधीनस्थिति-प्रवच्यादि इर्यनायसिं एव प्राणो जगत्कारणतया निर्देश-मर्हतोति। परिद्वारस्य श्रिलाकाष्ठादिषु चेतनस्रकृपे च ‡ तदभावात्, सर्वाणि ह वा दमानि भूतानि प्राणमेवाभिसंवि-श्रान्ति, प्राणमभ्युज्जिहत दति नोपपद्यत इति। अतः श्र प्राणयति सर्वाणि भूतानीति १ परं ब्रह्मव प्राणशब्देनाभि-धीयते। अतः प्रसिद्धाकाश्रप्राणादेरन्यदेव निखिलजगदेक-कारणमपहतपाश्रत्वसार्वज्ञासत्यसङ्गल्यत्वाद्यनन्तकत्वाणगुणगणं ॥ परं ब्रह्मवाकाश्रप्राणादिशव्दाभिधेयमिति सिद्धम् ॥

श्रतः परं जगत्कारणलक्याप्तेनैकेनापि निरित्ययोत्कष्ट-गुणेन जुष्टं ज्योतिरिन्द्रादिशब्दैर्घान्तरप्रसिद्धैरप्यभिधीयमानं परं ब्रह्मविति प्रतिपाद्यते—ज्योतिसर्णाभिधानादित्यादिना।

## ज्योतियरणाभिधानात्॥ २५॥

(क) इदमानायते छान्दोग्ये। अथ यदतः \*\* परी दिवी

(क) छान्दोग्धे गायचीविद्यायामिदमामायते। खथ यदतः परो दिवो च्यातिदीयिते विश्वतः एछेषु सर्वतः एछेष्यनुत्तमेषु त्रोनेषु,

<sup>\*</sup> चानिति ख-ग-पुरुक्तियोः न पठाते।

<sup>†</sup> प्रक्रत्यादीति ख॰। पाठोऽसी सुमनसां वैमनस्यम।वहति।

<sup>‡</sup> खरूपवदिति खः। चयुक्तमेतत।

श कुत इति ख॰। अपपाठीऽयम्।

<sup>§</sup> क्रविति पटति ग-पुस्तकम्।

<sup>॥</sup> कल्याणगुणिमिति ग०।

<sup>\*\*</sup> परत इति खः। चमाम्प्रदायिकीऽयं पाठः।

ज्येतिर्दीप्यते विश्वतः प्रष्ठेषु सर्वतः प्रष्ठेष्वनुत्तमेषूत्तमेषु लोनेषु, ददं वाव तद्यदिदमिस्मनन्तः पुरुषे ज्योतिरिति। तत्र सन्देहः। किमयं ज्योतिः श्रन्दिनिर्देष्टो निरतिशय हिनि

द्रशं वाव तद्यदिदमस्मद्रनः पुरुषे ज्योतिरिति। स्रव किं निरित्रशय-दीप्तियुक्ततया ज्योतिः शब्देन प्रसिद्धादित्यादिज्योतिरिभिधीयते। उत्त, परं ब्रह्मीत संशयः। प्रसिद्धज्योतिरिति पूर्वपद्यः। कुतः। तस्य तमोनिवा-रक्तत्वप्रसिद्धेर्युमर्यादत्वश्रवणाच। निह्न सर्वेष्यापिनी ब्रह्मायो मर्यादादिकं सम्भवति। स्रपिच। दरं वाव तद्यदिदमस्मिद्रन्तः पुरुषे ज्योतिरिति कीं व्ययज्योतिष्ठक्यावग्रमात् स्ववाक्ये तदितिरिक्तपरब्रह्मासाधारणिष्ठा-दर्शनात्। स्वच राद्धान्तः। प्रसिद्धज्योतिष्ठोरन्यदेव निरित्रशयदीप्तिम-त्तरं परं ब्रह्म ज्योतिः शब्दिनिहेस्टम्। कुतः। यतोरस्य ज्योतिष्ठः पूर्वे-सिन् वाक्ये, पादोरस्य सर्वा भूतानि चिपादस्थाम्यतं दिवीत्यच द्यसम्बन्धि-तया निर्दिष्टस्येव चतुष्पदो ब्रह्माणः, स्वध्य यदतः परो दिवो ज्योतिरिति प्रत्यभिद्यानात्। तच्य परमेव ब्रह्मीति विद्यायते, तस्य सर्वभूतपादत्वेन व्यपदेशात्॥ १।१। स्व १०॥

(स्त्रार्थेस्त ।) अय यदतः परो दिवो च्योतिर्दीप्यते, तद्यदिदमन्तः पुरुषे च्योतिरित्यत्र 'च्योतिः शब्दिनिर्देशं परं ब्रह्मेव । कुतः । 'चरणाभि-धानात्'। तथाहि च्योतिर्वाच्यात् पूर्ववाच्ये, पादोऽस्य सर्वा भूतानि विपादस्थास्तं दिवीत्यत्र सर्वभूतचरणत्र्यपदेशात् । सर्वभूतपादत्वच परब्रह्मण एव उपपद्यते । एवच्च, यदतः पर इत्यत्र यच्च्ब्दस्य सर्वनामिन्वेन प्रसिद्धं ब्रह्मा, स्वापि द्युसम्बन्धाविश्रेषात् तदेव तच्च्ब्देन प्रत्यभिद्यायते । स्रव च कौद्येय

<sup>\*</sup> संगय द्ति गः। प्रामादिकीऽयसुपलभ्यते पःठः।

युक्तोऽष्यः \* प्रसिद्धमादित्यादिज्योतिरेव कारणस्रतं ब्रह्म। उत समस्विद्विद्दस्जातिविस्ञातीयः परमकारणस्तोऽसितभाः सर्वज्ञः | सत्यसङ्कल्णः पुरुषोत्तम इति । किं युक्तं, प्रसिद्ध-मेंव ज्योतिरिति । कृतः । प्रसिद्धविद्धिरेषेऽष्याकाप्रप्राणादिवत् स्ववाक्योपात्तपरमाक्याप्तालिङ्गविशेषादर्भनात् परमपुरुषप्रत्य-भिज्ञानासम्भवात् कौचेयज्योतिषैक्योपदेभाच । प्रसिद्धमेव ज्योतिः कारणत्व्याप्तनिरित्रभयदौप्तियोगात् जगत्कारणं ब्रह्मेत्वेयं प्राप्ते प्रचन्नहे । 'ज्योतिस्वरणाभिधानात्' । द्यसम्बन्धितया निर्देष्टं निर्तिभयदौप्तियुक्तं ज्योतिः परमपुरुष-एव । कृतः । ‡पादोऽस्य सर्वो सृतानि विपादस्यास्तं दिवीत्यस्थैव द्यसम्बन्धिनस्वरणत्वेन पर्वस्तानामभिधानात् । एतदुक्तं भवति । यद्यपि, प्रथ यदतः परो दिवो ह ज्योति-दौष्यत इत्यस्मिन् वाक्ये परमपुरुषासाधारणलिङ्गं ॥ नोप-

च्योतिषेक्याभिधानं पालायोपदिखते इति न किस्तिदोधः। स्रखिलजगत्-कारमभूतः परमपुरुषोऽपास्ततसासाधारमादित्यवर्णदिश्चरूपः परस्तादतेत इति तस्यैव निरतिश्रयदीप्तियोगात् च्योतिःश्रद्धाभिधेयत्वम् ॥ २५ ॥

<sup>\*</sup> युक्ती उथिति खः। युक्ता थेति गः। उभय चाप्युपलभ्यमानौ पाठभेदौ नित-रामयुक्तौ ।

<sup>†</sup> श्रमितभाः सर्वे ज द्ति न पठति ग-पुस्तकम्।

<sup>‡</sup> एतावानस्य महिमा ततो ज्यायांस पुरुष द्त्यधिकं पठित ख-पुजकम्।

<sup>¶</sup> दुरसम्बन्धिचरणलेनेति ख॰।

<sup>§</sup> दिखा इति ग॰।

<sup>|</sup> चसाधार्यं सिङ्गिमिति ख॰, ग॰।

लभ्यते। तथापि पूर्ववाक्ये द्युसम्बन्धितया परमपुरुषिनिर्दे-शादिदमपि द्युसम्बन्धिच्योतिः स एवेति प्रत्यभिद्यायत इति। कौचेयच्योतिषैक्योपदेशस्य फलाय तदात्मकत्वानुसन्धानविधि-रिति न किसिदोषः। कौचेयच्योतिषस्य तदात्मकत्वं भगवता स्वयमेवोक्तम्।

यहं वैखानरो भूला प्राणिनां देहमायितः। इति॥ इन्दोऽभिधानान्नेति चेन्न तथाचेतोऽपणिनगमात् तथाहि दश्नम्॥ २६॥

(क) पूर्विसिन् वाकी, गायती वा ददं सर्वमिति गायचाखं

<sup>(</sup>क) पूर्वेच, गायची वा द्रदं सर्वमिति गायचग्राखं क्चन्दसः प्रक्तत्वात्, पादोश्स्य सर्वा भूतानीति सर्वभूतपादविनाभिधानाचं 'न' ब्रह्मितं 'चेत्'। 'न'। 'तयाचेतोऽपंगानिगमात्'। न ह्यच्यसिविवेशमाचायाः गायच्याः सर्वात्मकालं समझसं, किन्तु तद्दारेग ब्रह्मीण 'चेतोश्पंगं चित्तसमाधानं निगम्यते। तथा च, यथा स्वचीदारा स्वप्रवेशः, तथा गायचीदारा बुद्धिक्तव्यतिपाद्ये ब्रह्मीण प्रविश्वेदिति भावः। गायचीसाद्यानुसन्धानं वा प्रवार्थमचे।पदिश्यते। तच दृष्टान्तः। 'तथाहि दर्भनम्'। यथा गायची षड्चरैः पादेखतुष्पदा, तथा ब्रह्माण चतुष्पादिति चतुष्पाद्वित्योगात् साद्ययम्। तथाह्यन्यवापि क्वरोशिधायी प्रब्दः साद्याप्याद्वित्योगात् साद्यम्। तथाह्यन्यवापि क्वरोशिधायी प्रब्दः साद्याप्याद्वित्ये प्रयुक्यमानो दृष्यते। यथा संवर्भविद्यायां, ते वा एते पञ्चान्ये पञ्चान्ये दश्य सन्तक्तत् कृतमित्युपक्रम्य, सेषा विराद्य—द्रश्वक्तम्। किञ्च। सर्वात्मकत्या ब्रह्माणे चित्रेन गायचीप्रकरणवाधः। यदाह भगवान् जैमिनिः। श्रुतिचिक्ववाक्यप्रकरणस्थानसमाख्यानां समवाये पारदेविक्य-मर्यविपक्षविदिति। स्रतः परं ब्रह्मीव गायचीप्रब्देनाभिधीयते॥ २६॥

कन्दोऽभिधाय, तदेतहचास्यनूत्तभिख्यदाहृतायाः, तावानस्य महिमा—इत्यस्या ऋचोऽपि 'क्रन्दोविषयत्वान्नाच परमपुक्षांभिधानमिति चेत्, न'। 'तथा चेतोऽपणिनिगमात्'। न गाय-चीयब्देन क्रन्दोमात्रमिहाभिधीयते। क्रन्दोमात्रस्य सर्वाक्षक-त्वानुपपत्तः। ग्राप तु, ब्रह्मण एव गायती चेतोऽपणिमिह्य निगस्यते। ब्रह्मणि गायची साहस्थानुसन्धानं फलायोपदिस्थत द्रत्यथः। सम्भवति च, पादोऽस्य सर्वा स्रतानि ‡ चिपादस्था-स्तं दिवीति चतुष्पदो ब्रह्मणः चतुष्पदयाः। गायत्या साहस्थान् वतुष्पदयाः। सम्भवति च, पादोऽस्य सर्वा स्तानि ‡ चिपादस्था-स्तं दिवीति चतुष्पदो ब्रह्मणः चतुष्पदयाः। गायत्या साहस्थान् चतुष्पदयाः च गायची क्षचित् दृश्यते। तद्या—इन्द्रः ग्रचीपतिर्वतेन पीडितः दुश्यावनी द्रष्पा समित्स सासहिरिति। 'तथा ह्यन्यतापि सादस्थात् क्रन्दोऽभिधायी ग्रब्दोऽर्थोन्तरे प्रयुच्य-मानो दृश्यते। यथा च संवर्गविद्यायां, ते वा एते पञ्च चान्ये पञ्चान्ये दृश्य सम्पद्यन्त दृत्यारस्थ, सेषा विराङ्कादि॥क्यते॥

इतस गायती प्रब्देन ब्रह्म वाभिधीयते। भूतादिपादव्यपदेशोपपत्ते स्रवम्॥ २०॥

(क) सूतप्रथिवी भ्रारिहृद्या नि<sup>ष</sup> निर्दिश्य, सेषा चतु-

(क) रतस गायचीवाको ब्रह्मेव प्रतिपाद्यमित्रभ्यपगन्तरामिति—'एवं'-

<sup>\*</sup> वृद्धणीति भवितुमईति।

<sup>†</sup> गायवीति ग-पुस्तके न पठाते। पाठी उर्थं न समीचीनतया प्रतिभाति।

<sup>‡</sup> विश्वा भूतानीति ख॰, ग॰।

<sup>§</sup> चतुष्यदः गायन्त्रा द्ति ख॰, ग॰।

<sup>॥</sup> अबादीति गः।

<sup>¶</sup> भ्तवाक्ष्रिवीशरीरहृद्यप्रामानिति ख•।

ष्पदेति व्यपदेशो ब्रह्माखेव गायत्रीशब्दाभिधेय उपपदाते॥ उपदेशभेदान्नित चैन्नोभयसिन्नप्यविरोधात्॥ २८॥

(क) पूर्ववाक्ये, तिपादस्यामृतं दिवीति दिवीऽधिकरणलेन निर्देशात्, इह च दिवः पर 'इत्यवधित्वेन निर्देशात्, उपदेशस्य भिनक्र एतेन पूर्ववाक्योतां ब्रह्म परिचान प्रत्यभिज्ञायत 'इति चेत्, न'। 'उभयसिन्यपदेशेऽयसमावैकीन प्रत्यभिन्नाया 'यवि-रीधात्' \*। यथा हचाऽये छोनी हचायात् पर्तः छोन इति। तस्मात् परसपुरुष एव निर्तिभयतेजस्को, दिवः परो ज्योति-दींध्यत इति प्रतिपाद्यते। एतावात्रस्य महिमा, खतो जाया एश पूरुषः। पादोऽस्य विश्वासूतानि चिपादस्यासतं दिवीति प्रति-पादितस्य चतुष्यदः परमपुरुषस्य।

> वेदाहमेतं पुरुषं महान्त-भादित्यवर्णं तमससु पारे।

शब्दार्थः। 'च'कारोवधारमे । कुतः। भूतप्रिवीशरीरहृद्ये सतुष्पदा-गायची व्यवदेशस्य ब्रह्माख्येवीपपत्तेः'। यावन्मुख्यमुपपद्यते तावन्न गौ। गां . कल्पनीयम् । स्रतो ब्रह्मण एव गायची प्रव्यार्थे वा स्थापतावीव न केवलस्य छ्न्दसो भूतादयः पादा भवितुमहिन्त । किञ्च । ते वा एते पञ्च ब्रह्मपुरुषा इति अति: पूर्वे ब्रह्माणः प्रष्ठातले सङ्गच्छते। तसाद्गायत्री प्रवे दितं ब्रह्मी-वासुपगन्तरामिति न्योतिर्वाको युसम्बन्धात् तदेव प्रत्यभिचायत इति ॥२ अ

(জ) पुनराम्रङ्गा परिहरति। पूर्विसान् वाक्ये, जिपादस्थासतं

<sup>\*</sup> परिचात्रित्यादिरिवरोधादित्यनः पाठः ख-पुचके चिपिकरप्रमादात् पतित इत्यवमनायम् ॥

द्वाभि हिता \*प्राक्षतरूपस्य तेजीऽध्यपाक्षतिनित तदत्तया स एव ज्योति: यञ्दाभि धेय दित निरवद्यम्॥

निरतिश्रयदी तियुक्तं ज्योतिः शब्दाभिधेयं प्रसिद्धविनिर्दिष्टं परमपुरुष † एवे त्युक्तम्। ददानीं कारण त्वव्या तास्त्रतत्वप्राष्ट्य-पायतया उपास्र त्वेन स्रुत दन्द्रप्राण् शब्दाभिधेयोऽपि परम-पुरुष एवेत्या ह।

## प्राणस्तथानुगमात्॥ ३८॥

(क) की बीतकी ब्राह्मणे प्रतदेन विद्यायां, प्रतदेनी ह वे देवो-दासिरिन्द्रस्य प्रियं धामी पजगाम युद्देन च पौरुषेण च द्रत्या-

दिवीति सप्तम्या द्याराधारतेन निर्देश्यते। स्रथ यदतः परो दिवी ज्योतिरिखन पश्चमा स्वविध्वं प्रतिपाद्यते। तथाच विभिक्ति-भेदेन 'उपदेश्मभेदात्' ज्योतिर्वाक्ये प्रत्यभिक्ता 'न' सम्भवित 'इति चेत्'। 'न'। कुतः। 'उभयस्मिन्नपि' उपदेशे तात्यर्थेक्येण 'स्वविरोधात्'। विभिक्तिभेदेन उपदेशद्वयेश्प प्रतिज्ञाया स्वविरोधादिखर्थः। यथा रुचाग्रे खेनः रुचाग्रात् खेन इति स्वपदिश्यते। स्वन उभयनापि दिवः परत्यमेव विविद्यतम्। तस्मात् सम्दत्रज्योतिः श्रब्दाभिधेयं निरितश्य-दीतिमत्तरं ब्रह्मवेति सिद्धम्॥ २०॥

(क) पूर्वसिन्नधिकरणे, यदतः पर देखन यक्कव्दस्य प्रसिद्धार्थनाच-कास्य बलात् तत्सहरूतं ब्रह्मलिङ्गं तेजोलिङ्गापेच्या बलदत्तरिम्यक्तम्।

<sup>\*</sup> इत्यभिहितेति ग०।

<sup>†</sup> पुरुष द्ति ख॰।

<sup>‡</sup> प्राणादीति ख॰, ग॰।

रभ्य वरं हणीष्वेति वक्तारिमन्द्रं प्रति, त्वमेव वरं हणीष्व यं व्यापि मनुष्याय हिततमं मन्यस इति प्रतर्दनेनोक्तः, स होवाच प्राणोऽस्मि प्रज्ञातमा तं मामायुरस्तिमित्युपाःस्वेति सूयते। तत्र संग्रयः। किमयं हिततमोपासनकर्मतया दन्द्रप्राणप्रब्दनिर्देष्टो जीव एव। उत, तदितिरक्तः परमास्मेति। किं युक्तम्। जोक एविति। कुतः। इन्द्रप्रब्दस्य जीविविशेष एव प्रसिद्धेः। तत्ममानाधिकरणस्य प्राणप्रब्दस्यापि तज्ञव हत्तेः। ग्रयमिन्द्राभिधानो

न तथेह निञ्चित् बनवत्त्वसम्पादकमस्तीति प्रत्यदाहरणसङ्गतिरस्याधिकर-गस्य । यदा, यथा दिवि दिव इत्यच प्रधानप्रक्रत्यधीनुरोधात् गुगाभूतस्य प्रत्ययार्थे। द्यायातं नीतः, तददिहापि खतन्त्रप्रागादिपदार्थभेदप्रतीतौ तत्सापे च त्र सक्षेत्रवाका येषतीते गुम्ताया अपनापो युता इति दृष्टान्तसङ्गति:। पदार्षेप्रतीतेः खातन्त्रं। जनकलेन, वाकार्षेप्रतीते-र्गु गत्वं तज्जन्यत्वेनेति बीध्यम्। कीषितकी ब्राह्मणे श्रूयते। प्रतर्दनी ह वै देवोदासिरिन्द्रस्य प्रियं धामोपजगाम, युद्धेन च पारुषेण चेतारम्य तच वरं ते ददामीतीन्द्रेणो तो प्रतदेनस्तं प्रतीष्टमेन मे वरं वणीव्य यं लं मनु-थाय हिततमं मन्यस इत्युवाच। (तं वरं त्रमेवालोच मे मह्यं वर्णोख देही-त्यर्थः।) एवं पतर्नेनीता इन्द्र इदमाह—प्रागोऽसि पञ्चाता, तं मामा-युरम्तमुपाः खेति। उत्तरचापि, अथ खनु प्राथ एव प्रजातमा, इदं शरीरं परिग्रह्मोत्यापयतीति, न वाचं विजिज्ञासीत वक्तारं विद्या-दिति च। खन्ते च, स एव प्राग्य एव प्रचातमा खानन्दे।ऽजरोरम्टत इति। ष्यच हिततमीपासनाविधिविषयत्वेन इन्द्रप्राणशब्दवाचः किं जीवः। उत, परमात्मेति संश्यः। जीव इति पूर्वपत्तः। कुतः। इन्द्रश्रब्दस्य तज्ञैव प्रसिद्धेरिन्द्रप्रब्दसह्चरितप्राणप्रब्दखापि स एवार्थ इति, लं मामायुरस्त-

हि \* जीवः प्रतर्दनेन त्वमेव वरं हणीष्व यं त्वं मनुष्याय किततमं मन्यस द्रत्युक्तः, मासुपाःस्वेति स्वाक्षीपासनं हिततम-सुपद्दिश । हिततमश्वास्तत्वप्राप्तुरपाय एव । जगत्कारणी-पासनस्यवास्तत्वप्राप्तुरपायतया ‡, तस्य तावदेव चिरं यावन विमोच्छे। अथ सम्पत्स्य ६ द्रत्यवगतम्। अतः प्रसिद्ध जीवभाव दन्द्र एव कारणं ब्रह्मेत्याश्रङ्गायामभिधीयते—

मिख्याः खेति तस्यैवोपास्यलोपदेशात्। राद्धः न्तन्तु। रन्त्रपाणशब्द-निर्देष्ठं जीवादर्थान्तरभूतं परं ब्रह्मः, स एव प्राण एव प्रज्ञातमा खानन्दो-ऽजरोरम्तत इते न्त्रपाणशब्दिनिर्देष्ठस्थैव जीवेष्यसम्भावितानामानन्दला-जरलाम्तलानां श्रवणात्॥ १। १। खं ११॥

> इति श्रीरामनाथकते। न्यायपदीपे प्रथमाध्यायस्य प्रथम: पादः॥

(स्वार्यस्त ।) प्रत्योशस्म प्रज्ञातमा लं मामायुरम्तमित्रुपाःस्त्रियाः परमात्मेव । कुतः । 'तथानुगमात्' । यव 'प्रात्य' यव प्रज्ञातमानन्दोश्जरोश्म्त इति हिततमलप्रज्ञातमलानन्दलाजरलादीनां हि 'तथा' परमातमपरियहे सत्येवानुगन्तुं भ्रात्यलात् । किञ्च । इन्द्रो राजा जगतो य ईभ इत्यादिषु तस्य परमैश्वर्यवन्त्रश्रवयोशिष तचेन्द्रभ्रव्य इश्वरविषयः प्रकरणादवगम्यते ॥ २६ ॥

<sup>\*</sup> हीति ग-पुस्तके नोपसभ्यते।

<sup>†</sup> मनुष्यायिति न पश्चते ख-पुस्तके।

<sup>†</sup> प्राप्तिहेतुविमिति ग॰।

<sup>§</sup> सम्पत्स्यत इति ग०।

<sup>¶</sup> भावादिति खा। पाठे ऽयं नास्मभंत्र रीचते।

'प्राणस्तथानुगमादिति। श्रयमिन्द्रप्राणशब्दनिर्दिष्टो न जीव-मात्रम्। श्राप तु जीवादश्यान्तरस्ततं परं ब्रह्म। स एष प्राण एव प्रज्ञात्मानन्दोऽजरोऽस्तत दतीन्द्रप्राणश्रब्दाभ्यां प्रसु-तस्यानन्दाजरास्तर्शब्दसामानाधिकरण्येनानुगमो हि तथा सत्येवी\*पपदाते॥

# न वक्तुराकोयदेशादिति चेदध्यात्मसम्बन्ध-भूमा च्यक्तिन्॥ ३०॥

(क) यदुत्तम्—इन्द्रपाण्यव्दिनिदिष्टस्थानन्दोऽजरोऽसत इत्य-नेनैकार्थ्यादयं परं ब्रह्मिति। तत्र उपपद्यते। मामेव विजानीहि, प्राणोऽस्मि, प्रज्ञात्मा, तं † मामायुरसतिमत्युपाःस्रोति 'वक्ता हौन्द्रस्त्रिशोषां वाष्ट्रमहन्दित्येवमादिना वाष्ट्रवधादिभिः

<sup>(</sup>क) ननु यदु तं प्राणो ब्रह्मेति, तद्यु तामिति 'न ज्येः। कुतः। 'व तु रात्मोपदे भात्'। उपक्रमे, मामेव विजानी हि जि भी घर्षणं लायु मह-नम्— ह्यादिना प्रज्ञात जी वभावस्य 'व तु रिन्द्रस्य स्वातमन उपास्य लोप-दे भात्। स्वत उपसंहार स्तदनु गुणो ने तस्य 'इति चे तृ'। परिहरित। 'हि' यस्मात् 'स्रस्मिन्' प्रकर्णे उपक्रमादारभ्य 'स्रधात्मसम्बन्धस्य 'स्मा' बाज्ज स्मान्य द्यायः। स्वातम्याधियतया सम्बध्यमानानां तदसाधारण-धर्माणां तथा चिद्वितोस्य बज्जलेन सम्बन्ध बज्जलस्य व तुः परमात्मले सस्यव सम्भवात्। तथाहि उपक्रमे तावत्, यं तं मनुष्याय हिततमं

<sup>\*</sup> स्ति चेति ख॰।

<sup>†</sup> त्विमिति ख॰।

<sup>‡</sup> मरनाखान्वीन् गालावितेभ्यः प्रायच्यमित्यधिक ख-पुसके पठाते।

प्रज्ञात श्लीवभावस्य स्वालन एवीपास्यतां † प्रतर्दनायोपदियति। श्रतः, उपक्रमे जीवविशेष दत्येव गम्यते। सत्यानन्दोऽजरोऽम्यत द्रत्यादिभिष्पसंद्वारस्तदनुगुण एव वर्णनीय
'दति चेत्'! परिद्यति—'श्रध्यालसम्बन्धभूमा द्यस्मिन्' श्रालिन
यः सम्बन्धः तस्य भूमा भूयस्वं बद्धत्विमत्यर्थः। श्रालिन्यः
धेयतया सम्बध्यमानानां ‡ बद्धत्वेन सम्बन्धवद्धतं, तच्चास्मिन्
वक्तरि परमाल्यवि हि सम्भवति। तद्यथा रथस्यारेषु निमिरिपता नाभावरा श्रिपताः, एवमवैता भूतमात्राः प्रज्ञामात्रास्विताः, प्रज्ञामात्राः प्राणिऽपिताः, स एष प्राण एव
प्रज्ञालानन्दोऽजरोऽम्यत दति भूतमात्राश्रव्देनाचेतन्।वसुजातमभिधाय प्रज्ञामात्राश्रव्देन तदाधारतया चेतनवर्णञ्चाभिधाय
तस्याप्याधारतया प्रक्रतमिन्द्रपाण्यव्दाभिधेयं निर्दिश्य तमेवा-

मन्यस इति हिततमोपासनं प्रारब्धम् । तत् तावत् परमात्मोपासनमेव । तस्यैव मोद्यसाधनस्य हिततमत्वात् । मध्ये च, रघ द्योव साधु कर्म कार-यतीत्वादिना सर्वकर्मकारियद्धलं श्रूयते । तथा, तद्यथा रथस्यारेषु निमरिपता नाभावरा खिपता रवमेवेता भूतमाचाः प्रज्ञामाचाखिपताः प्रज्ञामाचाः प्राग्नेश्विता इति श्रूयमाणं सर्वाधारतं परमात्मन रव धमः । खत रन्नप्राग्रब्दनिर्दिष्टः परमात्मेव उपास्य इत्यर्थः ॥ ३०॥

<sup>\*</sup> प्रचातिति नीयल्भ्यते ख-पुस्तकी।

<sup>†</sup> उपाख्यविमिति ग०।

<sup>‡</sup> सम्बन्धामानानामिति ख॰, ग॰। न सभीचीनमेतत।

<sup>§</sup> अचेतनेति न पठाते ख-पुन्तकी।

निन्दीऽजरीऽसत इत्युपिद्यति। तदेतचेतनाचेतनासककत्स्न-वस्वाधारत्वं जीवादयीन्तरभूते तिस्मिन् परमासन्येवीपपद्यत इत्यर्थः॥

अथवा, 'अध्यात्मसम्बन्धभूमा हासिन्' परमालासाधा-रणधर्मसम्बन्धा \*ऽध्यालसम्बन्धः, तस्य भूमा बहुत्वमिसान् प्रक-रण विद्यते। तथा हि. प्रथमं त्वसेव वरं व्रणीष्व, यं लं मनु-ष्याय हिततमं मन्यस इति मासुपा:खेति च परमात्मासाधा-रणमोचमाधनोपासनकर्मत्वं प्राणग्रव्दनिर्दृष्टस्येन्द्रस्य प्रती-यते। तथा, एष एव साधु कम कार्यति, तं यमेभ्यो लोकेभ्य उनिनीषति, एष एवासाधु कर्म कारयति, तं यमध उनि-नीषतीति सर्वस्य कर्मणः कारचित्वच्च परमालधमेः। तथा, तद्यथा रथस्यारेषु नेमिर्पिता नाभावरा अपिता एवमेवैता भूतमात्राः प्रज्ञामात्रास्विपिताः प्रज्ञामात्राः प्राणिऽर्पिता इति सर्वा गरत्वच तस्येव धर्मः। तया, स एष प्राण एव प्रज्ञाला-नन्दोऽजरोऽस्त इत्येतेऽपि परमात्मन एव धर्माः। एष लोका-धिपतिरेष सर्वेश इति च पर्मात्मन्येव समावति। तदेव-मध्यात्मसम्बन्धसन्तोऽच विद्यमानत्वात् परमात्मेवाचेन्द्रपाणप्रब्द-निद्धिः॥

कयं तर्हि प्रज्ञातजीवभावस्थे न्द्रस्य स्वातम उपास्य लोप-देश: संगच्छत इत्यवाह।

<sup>\*</sup> च्यथात्मसम्बन्धभूमेत्यादिर्धमसम्बन्ध इत्यन्तः पाठः ख-पुसके लिपिकरप्रमा-दात् पतित इत्यवधेयम् ।

<sup>†</sup> जीवस्येति ख॰।

# शास्तद्दश्या त्यपदेशो वामदेववत् ॥ ३१॥

(क) प्रज्ञातजीवभावेनन्द्रेण, मामेव विजानीहि मामुपाःस्वेति उपास्प्रव्रद्धणः स्वात्मवेनोपदेशोऽयं न प्रमाणान्तरप्राप्तस्वात्मावलोकनकतः। अपि तु 'श्रास्त्रेण स्वात्मदृष्टिकतः। एतदुत्तं भविति। अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्व नामरूपे व्याकरवाणि, ऐतदात्त्यमिदं सर्वम्, अन्तः प्रविष्टः श्रास्ता जनानां
सर्वात्मा, य आत्मिन तिष्ठवात्मनोऽन्तरो, यमात्मा न वेद,
यस्यात्मा ग्ररीरं, य आत्मानमन्तरो यमयित, एष प सर्वभूतान्तरात्मापहतपापा दित्र्यो देव एको नारायण द्रत्येवमादिना
ग्रास्त्रिण जीवात्मग्ररीरकं परमात्मानमवगम्य जीवात्मवाचिनामहंत्वमादिग्रव्दानां परमात्मन्येव पर्यवसानं ज्ञात्वा, मामेव विजानीहि, मामुपाःस्त्रेति स्वात्मग्ररीरकं परमात्मानमेवोपास्यत्वेनोपदिश्रति—'वामदेववत्'। यथा वामदेवः परस्य ब्रह्मणः सर्वा-

<sup>(</sup>क) कथिनित्रों जीवलादनुपास्थेरिप मामुपाः खेळुपदिस्वानित्यतं चाह—प्रास्त्रेति। रेतदालयमिदं सर्वं स खात्मा, रघ त खात्मान्तर्याम्यस्त स्वादि—'प्रास्त्रदस्या' खान्तर्यामियाः परत्रद्ययः सर्वान्तर्यामित्वेन सर्वा-त्यामियः परत्रद्ययः सर्वान्तर्यामित्वेन सर्वा-त्याम्यः, मामेव विजानीहीतीन्त्रस्य खात्मत्वेन परमात्मोपदेश्वीरयम्। तच दस्तान्तः, 'वामदेववदिति। यथा वामदेवः प्रास्त्रदस्या खात्मप्री-रकं परमात्मानं प्रस्तन्, खहं मनुरभवं स्र्येश्वेषाह। तददिव्यर्थः। ३१।

<sup>\*</sup> वानी होति गः।

<sup>ं</sup> एप — इत्यसात् प्राक्, सत सातानार्थाम्यस्तः, य सातानि सञ्चरन् यस्याता मरीरं यमाता न वेदेति ख-गपुरुक्तयोरिधकं पठाते।

<sup>‡</sup> भरीरमिति ग०।

न्तरात्मलं सर्वस्य तच्छरोरलं यरीरवाचिनां प्रव्हानां यरी-रिणि पर्यवसानं पस्यनहमिति स्वात्मप्ररीरतं \* परं ब्रह्म निर्दिस्य तत्मामानाधिकरण्येन मनुसूर्यादीन् व्यपदियति। तडे-तत्पस्यन् चिविधिदेवः प्रतिपेदे, यहं मनुरभवं सूर्यस्य, यहं कचीवान् † च्हिषरिस्न विप्रद्वादि ‡। यथा च प्रह्लादः,

> सर्वगलादनन्तस्य स एवा इमवस्थितः । मत्तः सर्वमहं सर्वं मिय सर्वं सनातने॥

इत्यादिव हिति॥

चित्रम् प्रकरणे जीववाचिभिः प्रब्दैरचिहिशेषाभिधायिभि-स्रोपास्यभूतस्य प्रबद्धाणोऽभिधाने कारणचीयपूर्वकमाइ।

# जीवमुख्यप्राणिङ्गान्नति चेन्नोपासाचैविध्या-दाश्रितलादि च तद्योगात्॥ ३२॥

(क) न वाचं विजिज्ञासीत वक्तारं विद्यात्, विश्री-र्षाणन्वाष्ट्रमहनं, मरुनुखान् यतीन् श्रालाहकेभ्यः प्रायच्छिम-

<sup>(</sup>क) यदुक्तम्, ख्रध्यात्मसम्बन्धवाज्ञस्यात् न देवतात्मा प्राण इति । तत् सत्यम् । तथापि न ब्रह्मपरमेवेदं वान्यं, किन्तु जीवमुख्यप्राणपरमि ।

<sup>\*</sup> यरीरसिति ग०।

<sup>†</sup> कचीवानिति ख-पुत्तके नीपलभ्यते।

<sup>‡</sup> यशा वासदेव द्ति प्रसिद्धी रुद्रः सोऽत्रवीत्। श्वहनेकः प्रथमसास, वर्तासि च भविष्यासि च। नाम्यः कश्चिमानी व्यतिरिक्त द्रत्यादिवदित्यधिकं ख-ग-पुद्धक्यी-दृश्यते।

<sup>§</sup> इत्याद्विचेति ग॰।

प भूतेति कः। भूतस्य परस्येति गः।

<sup>॥</sup> वाचिमिति कः। पत्रवीऽयं न साम्प्रदायिकः।

त्यादि 'जीविसङ्गात्, यावदिसान् क प्रशीरे प्राणी वसित ताव-दायः। यथ खनु प्राण एव प्रज्ञात्मेदं प्रशीरं परिष्ण्ञीत्यापय-यती नि 'सुख्यपाणिलङ्गाच' 'नाध्यात्मसम्बस्धमूमित चेत्, न'। 'उपासाचिविध्याद्धेतोः ‡, उपासनाचैविध्यसुपदेष्टुं तत्तच्छन्दे-नाभिधानम्—निखिलकारणभूतब्रह्मणः सक्ष्णेणानुसन्धानं भोकृवगेषरीरकत्वानुसन्धानं भोग्यभोगोपकरणप्रशीरकत्वेनानुस-स्वानच्चेति विविधमनुसन्धानसुपदेष्टुमित्यद्यः। तदिदं विविधं ब्रह्मानुसन्धानं प्रकरणान्तरेऽप्यात्रितम्। सत्यं ज्ञानमन्तनं ब्रह्म, ष्यानन्दो हे ब्रह्मात्यादिषु स्वरूपानुसन्धानम्। तत् स्वृता तदे-वानुप्राविप्रत्, तदनुपविष्य सच त्यचाभवत्, निक्तच्यानिक्तस्य, निलयनच्यानिलयनच्य, विज्ञानच्याविज्ञानच्य, सत्यच्यानतच्य सत्य-

कुतः। 'जीविनिङ्गान्मुख्यपायिनिङ्गाच। न वार्चं विजिज्ञासीत, वतारं विद्यादिति जीविन्द्रं, वागादिनरयेथेएतस्य वतुर्जीवस्य विज्ञेथतमुपन्तस्ते। स्वं प्राय स्व प्रज्ञात्मदं भरीरं परिग्रह्मोत्यापयतीति प्रायानिङ्गं, देइधारयस्य प्रायानिङ्गलात्—'इति चेत्'। 'न'। 'उपासाचे-विध्यात्'। उपासनायाद्विविधत्यमुपदेयुं ब्रह्मय स्व तत्त्व्ह्वन्दिनासिधानात्। यथा खन्तन्यच चिविधोपासनं ब्रह्मय खाश्रीयते। तच, सर्वे ज्ञानमनन्तं ब्रह्मिति खन्द्रपेय ब्रह्मय उपास्यत्तम्। तत् स्वद्रा तदेवानुप्रावि-प्रात्, तदनुपविध्य सच त्यचाभवदित्यादिषु जीववर्गान्तर्यामितया प्रायाद्यन्त-

<sup>\*</sup> यिसिनिति ख॰।

<sup>†</sup> खत्याय यातीति गः।

<sup>🛊</sup> खपासेत्यादिपाठः ख-पुद्धके पनित र्ति प्रतिभाति ।

<sup>§</sup> चानन्द इत्यच विज्ञानमानन्दमिति ष॰।

मभविद्यादिषु भोतृप्ररीरतया भीग्यभीगोपकरणप्ररीरतया चानुसन्धानम्। इहापि प्रकर्ण विविधमनुसन्धानं युच्यत एवेत्यर्थः। एतदुक्तं भवति। यत्र हिर्ण्यगर्भादिजीवविग्रेषाणां प्रक्रत्यायचेतनविग्रेषाणाञ्च परमात्मासाधारणधर्मयोगस्तदभिधा-यिनां प्रव्यानां परमात्मवाचिग्रव्यसामानाधिकरण्यं वा दृष्यते। तत्र परमात्मनस्तत्तचिद्विग्रेषान्तरात्मत्वानुसन्धानं प्रति-पिपाद्यिषितमिति। त्रती ॥ इन्द्रप्राण्यव्यनिदिष्टी जीवा-दर्थान्तरस्तः परमात्मेवे।ति सिद्यम्॥

इति श्रीभगवद्रामानुजाचार्यविरचिते प्रारीरक्मीमांसाभाष्टे प्रथमाध्यायस्य प्रथमः पादः।

र्यामितया च तस्थोपास्यत्वम्। रविनद्दप्र तर्देनविद्यायामिष 'तद्यागात्' तस्य चैविध्यस्य सस्भवात्। चत इन्द्रप्राणिनिर्दिष्टः प्रमातमेविति सिद्धम्॥ ३२॥

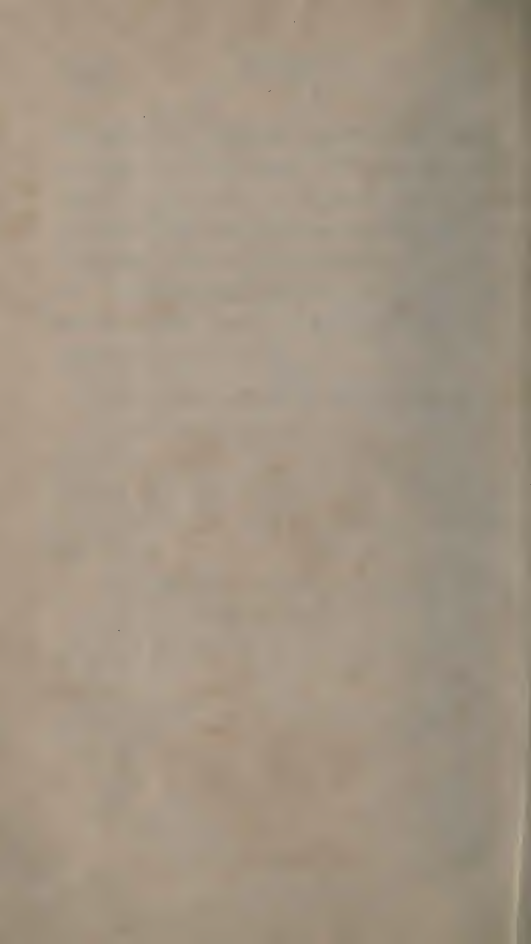
इति श्रीरामनायस्ति। श्रीभाष्यसारसङ्गृहे ब्रह्मस्र चरते। प्रथमाध्यायस्य प्रथमः पादः॥

<sup>\*</sup> अधिति कः।

<sup>†</sup> परमात्मेति ग०।

<sup>!</sup> श्रीमदामानुजिवरिचिते इति खः। रामानुजाचार्योभयवेदात्ताचार्यविरिचत-इति गः।

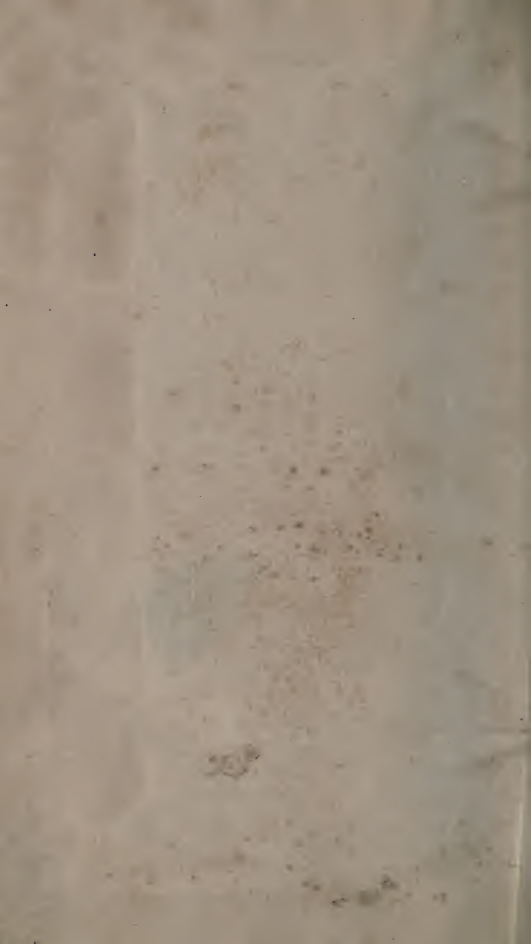












# PLEASE DO NOT REMOVE CARDS OR SLIPS FROM THIS POCKET

#### UNIVERSITY OF TORONTO LIBRARY

B 132 V3R34 19--

Ramanuja Sribhasyam



